# هيئة كبار العلماء: صلاة العيد في البيوت.، ودون خُطبة

أسوأ أنواع الكِبْر عند بعض العلماء.. الذين يخلطون الحقائق بالسفسطة والأغاليط

العدل أول أركان الحياة

الزهد في طلب الإمارة واجب



# وسط إشاداتٍ واسعةٍ بخطاب الإمام الأكبر

استجابة عالمية لنداء «الصلاة من أجل الإنسانية». و ٣٦ مليار تفاعل إلكترونى على وسائل التواصل الأزهر في ذكرى النكبة: الاحتلال الصهيوني حتماً إلى زوال. والقدس ستبقى في قلوبنا

### 🏚 الأزهر الشريف ينعى

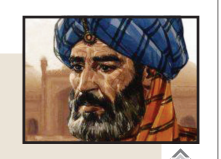
الشيخ صالح كامل رائد العمل الخيرى والإنسانى



🏠 أخبار الامتحانات

الثانوية الأزهرية ٢١ يونيو.. وسنوات الجامعة النهائية ١١ يوليو

جريدة عامة تهتم برسالة الأزهر الشريف www.azhar.eg الأربعاء ٢٧ من رمضان ١٤٤١ - ٢٠ من مايو ٢٠٢٠ - العدد ١٠٦٨ - السنة العشرون - ١٢ صفحة - جنيهان



«صوت الأزهر» تعيد نشر مقال الكاتبة الكبيرة سناء البيسى:

# مَنْ سرق ابن تيمية؟



فتاوى العيد.. وأحكام زكاة الفطر



البتك الأهلِي المرك الم

بنك أهل مصر



# «خريجي الأزهر» تدرب أئمة إندونيسيا لمواجهة «الفكر المتطرف»

● الشيخ صالح عباس يؤكد أهمية مكافحة الإرهاب فكرياً ويشيد بالدور الرئيسي للمنظمة عالمياً

أطلقت المنظمة العالمية لخريجى الأزهر أول تجربة لتدريب الأئمة ٍوالوَعاظَ، عبر الفيديو كونفرانس، تماشياً مع الإجراءات الاحترازية للوقاية من فيروس كورونا (كوفيد ١٩)، وذلك في إطار جهود المنظمة،
 برئاسة فضيلة الإمام الأكبر الدكتور أحمد الطيب، شيخ الأزهر، في مجال مكافحة التطرف والإرهاب، وتجفيف المنابع الفكرية لحماعات الظلام

جاءت الدورة الأولى لعدد ٤٠ إماماً وداعية من دولة إندونيسيا، تحت عنوان: «مواجهة الفكر المتطرف: المنطلقات والأساليب"، حيث يحاضر بالدورة التي تستمر لمدة شهر عدد من كبار علماء الأزهر وأساتذته.

افتتح اللقاء التمهيدي للدورة فضيلة الشيخ صالح عباس، وكيل الأزهر الشريف، الذي أكد أهمية مواجهة التطرف والإرهاب فكرياً، مشيداً بالدور الرئيس للمنظمة العالمية على

مستوى العالم في مكافحة التطرف. وقال الدكتور محمد عبد الفضيل القوصى، عضو هيئة كبار العلماء، نائب رئيس المنظمة، إن الدورة تهدف لبيان صورة الإسلام الصحيحة، وكشف الشبهات والأدعاءات الباطلة الموجهة إلى المفاهيم والقيم الإسلامية، وتأهيل المتدربين

سلامة الطلاب والقائمين على الامتحانات

مِن رؤساء وملاحظين وعمال، مشيراً إلى

أنه تم الاستقرار نهائياً على أن يكون عدد

الطلاب داخل اللجنة ١٢ فقط، مقسمين على

ثلاثة صفوف، في كل صف أربعة طلاب،

مع وجود اثنين من الملاحظين، وآخرين من

وأكد الشيخ على خليل، رئيس قطاع

المعاهد الأزهرية، أنه سيتم اتخاذ الإجراءات

الاحترازية من أجل سلامة أبنائنا الطلاب؛

حيث سيتم تعقيم اللجان بشكل دورى

بالتنسيق والاتفاق مع الجهات المعنية

بالمحافظات، وتوفير كل المستلزمات التي

الاحتياطيين، تحسباً لحدوث أي شيء.

لمواجهة مناهج الغلو والتطرف، وكيفية التعامل معها وتفنيد الأسس التي تقوم عليها. وأضاف القوصى أن البرنامج يتمثل في محاور كلية رئيسة، تتضمن جميع الجزئيات التى تتشكل منها الشخصية المسلمة المنسجمة في ظاهرها وباطنها مع قيم الإسلام التي توازن في وسطية واضحة بين

القرائية والبحثية.

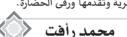
وحقوق الخالق، وبين التعايش والمحافظة على الهوية، مع بيان تفصيلي لأهم جزئيات



الواجبات والحقوق، وبين حقوق الخلق

هذه المحاور، وما حصل فيها من تلبيس على أيدى جماعات التطرف الفكرى، وتدعيم ذلك بالمراجع العلمية المعتمدة، مما يتيح للمتدرب نظرة واسعة وصقلاً لمهاراته

وأكد الدكتور عبد الدايم نصير، أمين عام المنظمة، أهمية هذه التجربة في نشر الإسلام الوسطى في عالم يموج بالأفكار المتضاربة، حيث تعمل جماعات التطرف على تشويه صورة الإسلام وتحويله إلى دماء









وقتل وتفجير . كما أشار الدكتور محمد زين

المجد، رئيس فرع المنظمة بإندونيسيا،

ومحافظ نوساتنجارا السابق، إلى العلاقة

القوية التي تربط مصر بإندونيسيا، خصوصاً الأزهر الشريف، عن طريق العلاقات العلمية

الممتدة، وإلى أهمية هذه التجربة الرائدة في

تدريب الأئمة والدعاة، عبر الإنترنت تعاطياً مع الظروف التي يمر بها العالم الآن بسبب

وأكد أسامة ياسين، نائب رئيس المنظمة،

ستمرار المنظمة في جهودها لنشر الفكر

الوسطى على مستوى العالم عبر فروعها

الخارجية، كذا تعاونها مع كثير من الدول

في مجال تعليم اللغة العربية، عن طريق

مركز الشيخ زايد لتعليم اللغة العربية لغير

وأكد الدكتور إبراهيم الهدهد، رئيس جامعة

الأزهر الاسبق، المستشار العلمي للمنظمة

العالمية لخريجي الازهر، خلال محاضرته،

أن الأزهر الشريف هو من حمل أمانة الرسالة

فيروس كورونا.



أعلن الدكتور محمد المحرصاوى، رئيس جامعة الأزهر، مواعيد بدء امتحانات الفصل الدراسي الثاني لطلاب الفرق النهائية بكليات جامعة الأزهر بالقاهرة والأقاليم على أن تكون ١١ يوليو المقبل. وأوضح «المحرصاوى» أن كليات الجامعة بالقاهرة والأقاليم مستعدة لإجراء الامتحانات في هذا الموعد ما لم يجد جديد، مشيراً إلى أن الجامعة اتخذت الإجراءات الاحترازية التي من شأنها الحفاظ على صحة وسلامة جميع منسوبى الجامعة من الطلاب وأعضاء هيئة التدريس والهيئة المعاونة والموظفين، موضحاً أن الإجراءات الاحترازية تشمل تطهير وتعقيم جميع كليات الجامعة بالقاهرة والأقاليم، إضافة إلى ارتداء الماسكات للجميع حفاظاً على سلامتهم من الإصابة

بفيروس كورونا.. بدوره، أعلن الدكتور طارق سلمان، نائب رئيس الجامعة للدراسات العليا والبحوث، أنه تقرر إجراء امتحانات الدراسات العليا بقطاعاته الثلاثة؛ أصول الدين واللغة العربية والشريعة والقانون في السابع والعشرين من يونيو المقبل. كما تقرر إجراء امتحانات الدراسات العليا بقطاع كليات العلوم بداية من يوم ٢٧ يونيو المقبل، مشيراً إلى استعداد إدارات الدراسات العليا لإجراء الامتحانات في سهولة ويسر من خلال تجهيزات كبرى تمثلت في إجراء عمليات التطهير والتعقيم الشامل فى مواجهة فيروس كورونا، بجانب ارتداء الماسكات حفاظاً على سلامة الجميع.



الشيخ على خليل يحتاج إليها العاملون والطلاب من خدمات داخل اللجان كخدمات طبية وغيرها، منوهاً باستمرار بعض الإجراءات الخاصة لانضباط اللجان، مثل منع اصطحاب المحمول داخل اللجان بالنسبة للطلاب والملاحظين، وقصر الاستخدام على رئيس اللجنة فقط للمتابعة

مع رؤساء المناطق. ومع بدء الاستعدادات الخاصة بامتحانات الشهآدة الثانوية الأزهرية، تفقد الشيخ صالح عباس، وكيل الأزهر الشريف، مقر كنترول الشهادة الثانوية الأزهرية الجديد،

تأجيل امتحانات الثانوية الأزهرية إلى ٢١ يونيو النقل إليه لأول مرة هذا العام نظراً للإجراءات الاحترازية التي يقوم بها الأزهر الشريف للوقاية من فيروس كورونا المستجد، حيث يوجد بالمقر الجديد ثلاثة مبان يمكن أن تستوعب جميع العاملين بالكنترول، ويسمح فيها بالتباعد وعدم التكدس في الحجرات. وخلال الزيارة عقد وكيل الأزهر الشريف اجتماعاً مع رئيس وأعضاء كنترول الشهادة الثانوية آلأزهرية، لبحث الاحتياطات والإجراءات اللازمة التي يجب اتخاذها خلال

العمل؛ للوقاية من فيروس كورونا، كما شدد على ضرورة الالتزام بالإجراءات التي تم اتخاذها الأعوام الماضية، لتطبيق مبدأ الأمانة والشفافية لحصول كل طالب على حقه دون نقصان، مطالباً بضرورة الحفاظ على سلامة الأعضاء والعاملين بالكنترول، باتباع التعليمات الصحية والأمنية، إضافة إلى الحفاظ على حجرات المبنى.

في سِياق متصل، وافق وكيل الأزهر، على نشر أرقام جلوس طلاب الشهادة الثانوية الأزهرية لأول مرة على الإنترنت من خلال بوابة الأزهر الإلكترونية، حيث يقوم الطلاب

بالدخول على الموقع والحصول على رقم الجلوس من خلال الرقم القومي، ويمكن للطالب طبع رقم جلوسه بكامل بياناته، بناءً على توجيهات فضيلة الإمام الأكبر الدكتور أحمد الطيب، شيخ الأزهر الشريف، بالاستفادة من التكنولوجيا الحديثة في خدمة أبنائنا طلاب الأزهر في هذه الظروف الاستثنائية التي تمر بها البلاد.

كما يمكن للطالب الذي يعيد العام الدراسي الحصول على مواد الرسوب على رقم الجلوس لتطابق نفس المواد المطبوعة على كشوف المناداة وبطاقات التعارف المرسلة للجان الشهادة الثانوية الأزهريةِ من الإدارة المركزية للامتحانات كما هي أيضاً نفسها في كناشات الأعوام السابقة.

وفي إطار الاستفادة من الوسائل التكنولوحية لخدمة طلاب الأزهر تم توسيع الخدمات المقدمة من بوابة الأزهر الإلكترونية لطلاب وطالبات المعاهد الأزهرية، وقامت بتخصيص صفحة عبر البوابة تحوى عدداً من الخدمات التعليمية، توفيراً لوقت الطلاب ومجهودهم.

ألأزهر ناعياً الشيخ صالح كامل:

### كان من روَّاد العمل الخيرى والإنساني

نعى الأزهر الشريف، وإمامه الأكبر فضيلة الدكتور أحمد الطيب، شيخ الأزهر، بمزيد من الرضا بقضاء الله، رجل الأعمال السعودي الشيخ صالح كامل، الذي وافته المنية الاثنين الماضي عن عمر ناهز ٧٩ عاماً. وأكد الأزهر أن الفقيد عُرفَ عنه المسارعة إلى الأعمال الإنسانية والخيرية، ولم يتأخر يوماً عن مساعدة المحتاجين؛ فكان - رحمه الله - من روَّاد العمل الخيرى والإنساني.

وتقِدَّم الأزهر بخالص العزاء لأسرة الراحل، سائلاً الله - تعالى - أن يتغمّده بواسع رحمته، وأن يُسكنه فسيح جناته، وأن يلهم أهله وذويه الصبر والسلوان (إِنَّا للهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ).



الشيخ صالح كامل

مؤقتا عن مشيخة الأزهر

برعاية فضيلة

الإمام الأكبر

أ. د. أحمد الطيب

أسسها الإمام الراحل

أ.د. محمد سيد طنطاوي

صدر العدد الأول

في ١٩٩٩/١٠/١

رئيس التحرير التنفيذي

وليد عبد الرحمن

الإخراج الصحفى شيماء النمر خلود الليثي

> مدير الإنتاج صابر فهمى

مقر الجريدة

قطاع المعاهد الأزهرية

شارع يوسف عباس

مدينة نصر

واتس: ٥١٠١٨١٩٤٩٨٥

موقع الجريدة على الإنترنت

WWW.AZHAR.EG

البريد الإلكتروني

SAWTALAZHAR@GMAIL.COM

الاشتراكات والإعلانات

ت: ۲۳۸۲۸۲۳۰

الماكيت الأساسي لـ

عاليا عبد الرؤوف

# «كورونا» يُغيِّر طقوس الوافدين بمدينة البعوث في العيد

₩ رئيس برلمان الوافدين: سأقضى معظم الوقت في المذاكرة.. فهذا ما جئت للأزهر من أجله

في ظل انتشار فيروس «كورونا»، اتخذت مدينة البعوث الإسلامية جميع الاحتياطات والإجراءات الاحترازية؛ لمنع وصوله للطلاب الوافدين المقيمين بها، ومن هذه الإجراءات منع تجمعات الطلاب داخل المدينة، وعدم السماح لهم بالخروج إلا في الظروف القصوى، وإلغاء جميع الأنشطةِ الْثقافية والتعليمية والترفيهية والدينية والرياضية فيها، وأيضاً عدم تجمع الطلاب في المطعم لتناول الطعام وتناوله داخل غرفهم، وغيرها من الإحراءات التي تحفظ سلامة هؤلاء الطلاب.. ومع حلول عيد الفطر بعد أيام قليلة، يتساءل البعض: كيف سيقضى هؤلاء الطلاب العيد في ظل هذه الظروف؟!. وكانت الإجابة في

,يقول مصعب فرج الله، طالب بالدراسات العليا بكلية أصول الدين، من دولة الجزائر، ورئيس برلمان الطلاب الوافدين، إنهم كانت لهم في الأعوام السابقة طقوسٍ اعتادوا عليها في العيد داخل مدينة البعوث، فكانوا أولاً يُصلّون العيد في الساحة الموجودة أمام جامع المدينة بحضور قياداتها، ثم يقوم طلاب كل جنسية بطهى الطعام في مطِبخ المدينة بالطريقة المتعارف عليها في بلدهم، ويجلسون معاً لتناول الطعام، كما كان بعض الطلاب يستضيفون أصدقاءهم المقيمين خارج المدينة في هذا اليوم؛ لمشاركتهم فرحة العيد، وأيضاً كان يتم استضافة

بعض الشخصيات المهمة التابعة لكل سفارة في المدينة في أول أيام العيد، كالسفير أو الملحق الثقافي أو المنسق الثقافي أو الدبلوماسي العسكرى؛ ليقضى مع طلاب جنسيته العيد ويُشاركهم الطعام، حيث إن كل هذه الأجواء تُشعر الطلاب الوافدين بالسعادة والفرحة،

مصعب فرج الله وتَعوضهم عن عدم وجودهم مع ذويهم. وأشار مصعب الى أنهم في هذا العيد لن يستطيعوا ممارسة هذه الطقوس، ولكن سيقوم ثلاثة أو أربعة طلاب فقط من كل جنسية بطهى الطعام المشهور في بلادهم، مع أخذ الإجراءات الاحترازية في التعامل مع بعضهم والتعامل مع الطعام، وذلك بلبس الكمامات والقفازات، ثم يتم توزيع هذا الطعام على الطلاب في غرفهم، وأيضاً هذا التوزيع يتم في ظل الالتزام

بالإجراءات الاحترازية. وأكد مصعب أن جميع الطلاب الوافدين مشغولون هذه الفترة في تحضير الأبحاث التي سيتم تقديمها بعد العيد بفترة قصيرة،



القمر، وأمين عام اتحاد طلاب جزر القمر داخل مدينة البعوث، إلى أن أكثر ما يُحزنه هو عدم تحمع الطلاب الوافدين محمد الهادي لصلاة العيد، بسبب

وأشار محمد الهادى،

الطالب بالصف الثاني

الثانوي، من دولة جزر

والتي سيتم من خلالها انتقالهم للفرقة التالية، وبالتأكيد سوف

يستمر عملهم بها خلال العيد لسرعة إنجازها، موضحاً أن كل

طالب وافدٍ في المدينة، جاء للدراسة وليس لغير ذلك.

غلق مسجد المدينة، وعدم وجود تجمعات بسبب فيروس «كورونا»، حيث إن صلاة العيد وتجمعهم فيها، هي أكثر ما يُشعرهم بفرحة العيد، كما

أنه بعد صلاة العيد كان اتحاد طلاب جزر القمر يقوم بجمع طلاب جنسيته؛ لعمل ندوة صغيرة يتم من خلالها إلقاء بعض النصائح والإرشادات للطلاب.

وأضاف أن يومه في العيد سيبدأ بصلاة العيد في غرفته، ثم يتواصل مع أهله وأصدقائه في جزر القمر؛ لمعايدتهم عن طريق وسائل التواصل الاجتماعي، فهي أكثر وسيلة تُقرب الأفراد ببعضهم، خاصةً في ظل الظِروف الراهنة التي أصبح تواصل الأفراد داخل البلد الواحد خطراً من الممكن أن يُهددهم بالإصابة بفيروس «كورونا»، كِما أنها من أكثر الأشياء التي تُشعرهُ بعدم الوحدة، وسيقوم أيضاً بالتجهيز لعمل البحث المطلوب منه في دراسته، والذي سيقدمه بعد العيد بفترة قصيرة.

وأكد زكريا يونس، الطالب بالصف الأول بكلية اللغات والترجمة قسم دراساتِ إسلامية باللغة الفرنسية، من أفريقيا الوسطى، أننا جميعاً نمر في هذه الفترة بظروفِ استثنائيةٍ بسبب أنتشار وباء «كورونا»، ويجب علينا تحمل الوضع الراهن حتى ِ تمر الأمور بسلام، ويجب على كل فرد فينا أن يجَّد شيئاً نافعاً يقوم بعمله، أو يبحث عن موهبةٍ لديه ويُطوِّر من ذاته، مشيراً إلى أنه يحب الكتابة بخط الرقعة.

هبة نبيل





وبينما تتميز المدرسة الإنشادية المصرية بالأداء التجويدي، والبطانة القوية المتماسكة، والثراء النغمي مقامياً وإيقاعياً.. تقدم هذه الفرق ألواناً من الإنشاد السهل، المفتقر لأى شكل من أشكال التعقيد النغمي أو الأدائي، بهدف التجاوب الجماهيري، بعد أن أصبح ترديد الحضور مع المنشد من دلائل النجاح

لكن النجاح الجماهيرى الذى حققته الفرق الجديدة يفرض علينا أن نطالبهم بأن يجعلوا في إنشادهم مساحة للأداء الأصلي القديم، والحفاظ على ألحان الموشحات كما هي دون تغيير في مقاماتها أو إيقاعاتها، وأن يبذلوا مزيداً من الجهد والتدريب



فنون الطرب المتين. . وفي السنوات القليلة الماضية ظهرت عدة فرق جديدة للإنشاد، ولاقت حفاوة جماهيرية كبيرة، تمثلت في الأعداد الغفيرة من الشباب الذين يحرصون على حضور حفلات هذه الفرق، وأيضاً في درجة التجاوب مع ما يقدمه المنشدون الجدد من أعمال.. لكن المؤكد أن هذه الفرق لم تكن لتحصد

ليقتربوا من طرائق الأداء الراقى وفق الأصول العريقة لهذه

امتلك القائمون على الإذاعة رؤية لهذا الإصلاح، تبدأ أولاً بإدراك أبعاد الأزمة، ومعرفة مواطن الخلل، وربما كآن تشجيع الأجيال الجديدة من المنشدين على الاقتداء بالسابقين يمثل خطوة أولية للإصلاح، فيكون حفظ الموروث في نصوصه وألحانه شرطاً أساسياً للقبول الإذاعي.. وهنا سيتحتم على المسئولين إلغاء قرار غير مكتوب يفرض الأداء الفردى على المنشدين ويمنعهم من اصطحاب المرددين.. فيبدو أن «البطانة» تمثل



ربما تكون الأزمة التي يمر بها فن الإنشاد الديني المصرى عمق وأظهر من تلك الأزمة التي يعيشها فن تلاوة القرآن الكريم، فأحكام التجويد، التي لا يمكن للقارئ أن يتجاوزها، استبقت قدراً -ولو ضئيلاً- من الالتزام بالنمط الموروث عن كبار القراء المصريين.. وإذا كانت ذاكرة المستمعين تحفظ أسماء القائمة الذهبية لأعلام المنشدين في القرن الماضي، فإن تلك الذاكرة لا تكاد تعرف اليوم أحداً يسير علي خطي الأسلاف الكبار، أو يتعامل مع هذا الفن باعتباره تراثاً نفيساً له معالم جديرة بالحفص والصون، لا بالإهمال والتضييع.

في العقود الأولى للقرن العشرين، كان مجرد الالتحاق بجوقة المنشد «البطانة» يستلزم حداً أدنى من الحفظ والدراية وجودة الصوت والأداء.. كانت هذه هي الشروط الأولية للانضمام إلى بطانة أحد المنشدين المتوسطين أو المغمورين في قرى الدلتا و أحياء القاهرة.. وكلما اتسعت شهرة المنشد، وعلت مكانته بين أهل الفن، كلما ازدادت الشروط صعوبة، وعملت قيم الفرز عملها، وارتفع المستوى المطلوب من الفرد المقترح ليكون عضواً في بطانة المنشد.

وفى المتواتر من حديث الفن، يذكر المؤرخون بطانة الشيخ على محمود، التي مرَّ عليها أعلام اشتهروا وارتفعوا... وفي المتداول من تسجيلات الإنشاد تتبدى بطانة الشيخ طه الفشني، وكأن أعضاءها بنيان مرصوص يشد بعضه بعضاً...

لبطانتي على محمود وطه الفشني، لكنها ظلت قوية جميلة متماسكة، يحفظ أعضاؤها اللحن بدقة ويؤدونه بتمكن بالغ.. ومنها: بطانات الشيوخ كامل يوسف البهتيمي، ومحمد الفيومي، وعبدالسميع بيومي، ومحمد الطوخي . . فإذا عدنا من هذا الماضي إلى حقائق يومناً، اكتشفنا أن أكثر المنشدين المطروحين على الساحة الفنية غير مؤهلين لأن يكونوا ضمن بطانة قوية لمنشد من القدماء.. وهو أمر يضع أيدينا على مدى الهوة التي انحدر إليها هذِا الفن، بعد أن بقى عقوداً طويلة مشرقاً مزدهراً، بل ومصدراً من مصادر الإلهام الموسيقي والغنائي، والتدريب على

عقودا طويلة مشرقا مزدهرا

كما نتذكر بطانات أخرى، ربما لم تكن بالمستوى المذهل

إذا عدنا من هذا الماضي إلى حقائق يومنا اكتشفنا أن أكثر المنشدين المطروحين على الساحة الفنية غير مؤهلين لأن يكونوا ضمن بطانة قوية لمنشد من القدماء.. وهو أمريضع أيدينا على مدى الهوة التي انحدر إليها هذا الفن بعد أن بقي

هذا النجاح الجماهيري، إلا في ظل التراجع الكبير لمدرسة الإنشاد الدّيني المصرية العريقة، واختفاء الأصوات العبقرية والمواهب الفذة التي شكلت العمد الرئيسية للإنشاد المصرى لنحو قرن كامل. مع دخول عام ٢٠١١ واشتعال الأحداث في سوريا، نقلت عدة فرق من القطر الشقيق نشاطها إلى القاهرة، وبدأ أنهم يقدمون لوناً جديداً من الإنشاد الذي تغلب عليه الإيقاعات النشطة، ويتجاوب معه الجمهور بالتصفيق والتمايل.

تفتقد هذه الفرق جميعاً إلى الأداء المشيخي التجويدي، وإلى الألحان القوية المتماسكة التي تحمل سمات هذا الفن، ويؤدى أفرادها أناشيدهم بنفس طريقة الغناء الحديث، فلا تكاد تسمع منهم توشيحاً دينياً على أصوله، من ذلك الطراز الفخم الصعب، الذي عرفناه عبر أصوات أعلام كبار، على رأسهم الشيوخ على محمود، وطه الفشني، ومحمد الفيومي، وإبراهيم الفران، ومحرز سليمان، وعبدالسميع بيوى، وكامل يوسف البهتيمي وسيد النقشبندي.

ربمًا ينفتح باب الأمل لإنقاذ فن الإنشاد الديني المصرى، إذا كلمة مفتاحية في خطة الإنقاذ.





أن في ظل الإجراءات الاحترازية لتفشِّي «كورونا»

# هيئة كبار العلماء: صلاة العيد في البيوت جائزة.. ولا تشترط الخطبة

أصدرت هيئة كبار العلماء بالأزهر الشريف، برئاسة فضيلة الإمام الأكبر د. أحمد الطيب، شيخ الأزهر، بياناً للمسلمين حول العالم بشأن الأحكام المتعلقة بصلاة العيد في ظل استمرار تفشي فيروس «كورونا المستجد»، انطلاقاً من مسئوليتها الشرعية وواجبها الديني. وقالت الهيئة، في بيانها، إنه يجوز أداء صلاة عيد الفطر المبارك في البيوت، بالكيفية التي تُصلي بها صلاة العيد، وذلك لقيام العذر المانع من إقامتها في المسجد أو الخلاء، ويجوز أيضاً أن يُصليهاً الرجلِّ جِماعة بأهل بيته، كما يجوز أن يُؤدِّيها المسلم منفرداً، انطلاقاً من أن أعظم مقاصد شريعة الاسلام حفظ النفوس وحمايتها ووقايتها من كل الأخطار والأضرار.

صلى المسلم صلاة العيد منفرداً أو جماعة بأهله في بيته فإنه يصليها ركعتين وبالتكبيرات الزوائد، وعدد التكبيرات الزوائد سبع في الركعة الأولى بعد تكبيرة الإحرام، وخمس في الركعة الثانية بعد تكبيرة القيام إلى الركعة الثانية، مضيفة أن وقت صلاة العيد هو وقت صلاة الضحى، ويبدأ من بعد شروق الشمس بثلث ساعة ويمتد إلى قبيل أذان الظهر بثلث ساعة، فإن دخل وقت الظهر فلا تصلى؛ لأن وقتها قد فات.

وأوضحت الهيئة أنه لا تشترط الخطبة لصلاة العيد؛ فإن صلى

الرجل بأهل بيته فيقتصر على الصلاة دون الخطبة، مؤكدة أنه إذا

ودعت هيئة كبار العلماء بالأزهر المسلمين في مشارق الأرض ومغاربها إلى التضرع إلى الله في هذه الأيام المباركة بالدعاء لرفع ما

حلِّ بالإنسانية من البلاء، وأن يُسارعوا لفعل الخيرات والإكثار من الصدقات ومساندة المرضى والمعوزين، تخفيفاً لما حل بهم من آثار هذا الوباء، داعين الله أن يرفع البلاء عن الإنسانية كلها، وأن يحفظ بلادنا والناس جميعاً من هذا الوباء، ومن جميع الأمراض والأسقام. وعلَّلت الهيئة بيانها بجواز صلاة العيد في المنازل بأن هذه الخطوات تأتى في ضوء استمرار انتشار العدوى بفيروس كورونا

(كوفيد ١٩)، ومع تواتر المعلومات الطبية من أن الخطر الحقيقي

إنما في سهولة وسرعة انتشاره، وأن التجمعات سبب مباشر للعدوى

بهذا الوباء الخطير، ولما كانت الشريعة قد أتت بتحقيق مصالح

العباد في الدنيا والأخرة، ودرء المفاسد عنهم، ولما كان من أعظم

مقاصد شريعة الاسلام حفظ النفوس وحمايتها ووقايتها من كل الأخطار والأضرار، ولما كان الوباء العام الذي ابتليت به البشرية بمثابة الضرورة التي نتج عنها الترخُّص في بعض الواجبات الشرعية، وذلك تلافياً لخطورة تفشيه، فإنه وبتطبيق أحكام هذه الضرورة على أداء صلاة العِيد، وفي ضوء الغلق المؤقت للمساجد والمنع من التجمعات، وأيضاً في ضوء تعذَّر مراعاة الضوابط والتدابير الاحترازية في المصليات والساحات التي قد تعد في الخِلاء، وأن الخطر معها لا يزال قائماً، فإن هيئة كبار العلماء - انطلاقاً من مسئوليتها الشرعية - تحيطُ المسئولين في الأرجاء كافة علماً بأنه يجوز أداء صلاة عيد الفطر المبارك في البيوت.

عدد التكبيرات الزوائد سبع في

الركعة الأولى بعد تكبيرة الإحرام،

وخمس في الركعة الثانية بعد

تكبيرة القيام إلى الركعة الثانية

وقت صلاة العيد هو وقت صلاة

بثلث ساعة ويمتد إلى قبيل أذان

الظهر بثلث ساعة فإن دخل وقت

من أعظم مقاصد شريعة الاسلام

تطبق أحكام الضرورة على أداء

الظهر فلا تصلى

من كل الأخطار والأضرار

عاصم شرف الدين

الضحى، يبدأ من بعد شروق الشمس

### العيد في البيت

### ه علماء الدين: توجيه أموال التنزُّه للفقراء والحتاجين يُرسى شعيرة «التكافل» في الإسلام

فإن صلى الرجل بأهل بيته

منفردًا أو جماعة بأهله في

بيته فإنه يصليها ركعتين

وبالتكبيرات الزوائد

الإسلام دين التراحم والتكافل، يحث أتباعه على إعانة المحتاج، وتفريج الكروب عن كل الناس، ويتعاظم أجر الثواب إذا كان الإنفاق في وقت الشدائد والأزمات، ما يُرسِّخ إحدى أهم القيم الإسلامية المتمثلة في التعاون على البر. طالب علماء الدين عبر "صوت الأزهر" بتوجِيه الأموال التي كانت سوف تُصرف من قِبل المقتدرين مالياً على التنزه إلى الفقراء المحتاجين إلى الرعاية والطعام في زمن الوباء، بما يُرسِّخ أهم دعائم ديننا الحنيف بالتعاون وقت الابتلاءات. وقال الدكتور جمال الهلفي، عميد كلية الدراسات الإسلامية والعربية بدسوق، جامعة الأزهر، إن التراحم والتعاطف والتكافل الاجتماعي أهم سمات تُميِّز المجتمع الإسلامي، لذلك نِجد النبي، صلى الله عليه وسلم، يقول: «لَيْسَ ٱلْمُؤْمِنُ بِالَّذِي يَشْبَعُ وَجَارُهُ جَائِعٌ إِلَى جَنْبِهِ»، مشيراً إلى أن هذا من أبرز الأدلة على سمو الأخلاق وعلو اليقين بالصيام، حيث يشعر الغنى بحاجة الفقير، حتى جعل الله البر نعيماً يناله الإنسان بالإنفاق وسد حاجة المحتاج، مصداقاً لقوله تِعالى: «لَن تَنَالُواْ الْبِرِّ حَتَّى تُنفِقُواْ مِمَّا تُحِبُّونَ»، مضيفاً أن الله تعالى ربط َ أفعالِ الخير بأبواب الجنة التي تُنادى على أهلها، فقد جاء عَنْ أبِي هُرَيْرَةَ، رَضِي الله عَنْهُ، أَنَّ رَسُولَ اللهِ، صلى الله عليه وسلم، قَالَ: مَنْ أَنْفَقَ زَوْجَيْنِ فِي سَبِيلِ اللهِ نُودِي مِنْ أَبْوَابِ الْجَنَّةِ يَا عَبْدَ اللهِ هَذَا ۚ خَيْرٌ فَمَنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ الصَّلاَةِ، دُعِيَ مِنْ بَابِ الصَّلاَةِ، وَمَنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ الْجِهَادِ دُعِيَ مِنْ بَابِ الْجِهَادِ، وَمَنْ كَانَ مِنْ أَهْل الصِّيَامِ دُعِيَ مِنْ بَابِ الِرَّيَّانِ، وَمَنْ كَانَ مِنْ أَهْلَ الصَّدَقَةِ دُعِيَ مِنَّ بَابِ الصَّدَقَةِ، فَقَالَ أَبُو بَكْرٍ، رَضِىَ اللَّه عَنْهُ، بِأَبِي أَنْتُ وَأُمِّي ِيَا زَسُولَ اللَّهِ، مَا عَلَىٰ مَنْ ذُّعِىَ مِنْ تِلْكَ الأَبُوابِ مِنْ ضَرُورَةٍ، فَهَلْ يُدْعَى أَحَدٌ مِنْ تِلْكَ الأَبْوَابِ كُلُهَا، قَالَ نَعَمْ، وَأَرْجُو أَنْ تَكُونَ مِنْهُمْ. والصدقة تجارة مع الله رابحة، مشيراً إلى أن من فضل الصَّدْقةُ أنها تُظلُ صَاحِبِها مِنْ هول يومِ الْقَيَامَةَ، كَمَا جاء عن يَزِيدَ بْنَ أَبِي حَبِيبٍ، يُحَدِّثُ أَنِّ أَبَا الْخَيْرِ حَدَّتُهُ، أَنَّهُ سَمِعَ عُقْبَةً بْنَ عَامِرٍ يَقُولُ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ -صِلَّى الله عليه وسلَّم- يَقُولُ : ﴿ كُلُّ امْرِي فِي ظِلِّ صَدَقَتِهِ حَتَّى يُفْصَلَ بَيْنَ النَّاسِ»، مطالباً بأن يتَصَدَّق المسلم في أيام عيد الفطر، ويُوجُّه مصروفات التنزه والترف للفقراء والمحتاجين، بما يُدخل على الفقراء والمحتاجين البهجة والسرور .

ويؤكد الدكتور عبد العزيز المرشدى، أستاذ العقيدة

في وقت الأزمات، خاصة أن المجتمعات تمر بأزمةٍ طويلةٍ وجائحةٍ رهيبةٍ، مطالباً الجميع بسد جوع المحتاجين الفقراء، في وقّت الحظر الذي منع عوائل الأسر من العمل، مستشِهداً بقول أبى الحسن الشاذلي: «إطعام جائع خير من ويقول الدَّكتورِ عبد الغنى الغريب، أستاذ العقيدة والفلسفة بكلية أصول الدين الزقازيق، جامعة الأزهر، إن من أعظم القيم التي أرساها الإسلام في المجتمع التكافل والتضامن، حيث حرص الدين الحنيف على بناء المجتمع المسلم القوى الذي يستطيع أن يُواجه الكوارث والأزمات والفتن في زمن الابتلاءات، موضحاً أن من اتبع التوجيهات الإلهية والأحاديث النبوية يجد كثيراً من النصوص الشرعية التي تبيِّن أهمية ذلك، من خلال الدعوة إلى التعاون والتكافل والتراحم، وتحويل نفقات المسلمين إلى الفقراء في زمن المخاطر، حيث يقول المولى: ﴿ وَاعْبُدُوا اللَّهُ وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا وبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا وَبِذِي الْقُرْبَىٰ وَالْيَتَامَىٰ وَالْمَسَاكِينِ وَالْجَارِ ۚ ذِي ۗ اَلْفُرِّبَىٰ وَالْجَارِ ۗ اَلْجُنُبِ وَالصَّاحِبِ بِالْجَنبِ وَابْنَ السِّبِيلِ وَمَا مِلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ»، إضافة إلى قوله: «وَتَعَاوَنُوا عَلَىَ الْبِرِّ وَالتَّقْوَىٰ وَلَا تَعَاوَنُوا عَلَى الْإِثْمِ وَالْعُدُوَانِ"، وقول

وأضاف الغريب أن الله تعالى وصف المجتمع المسلم وهو في أحلك الظروف، عندما هاجر المسلمون إلى المدينة وتركوا أموالهم وأعمالهم وتجارتهم، لكنهم وجدوا الأنصار

والفلسفة، وكيل كلية الدراسات الإسلامية والعربية بدمياط، جامعة الأزهر، أن الصدقة تحمى صاحبها، وتحفظه من المهالك، كما جاء عَنْ أَنسِ بْنِ مَالِكٍ، قَالَ: «إِنَّ الله لَيَدْرَأُ بِالصَّدَقَةِ عَنْ صَاحِبِهَا ، سَبْعِينَ مَيْتَةً مِنَ السُّوءِ » ، وكلما اشِّتدّ أُلْخطب عظم الأُجِّر، فِما أُحسِن الفضل ولو كان يسيِراً في وقت الحاجة، مشدداً على أن ديننا الحنيف يدعو أتباعه إلى اغتنام الفرصة للترويح عن النفس، وإشاعة البهجة والسرور، لهذا كانت الأعياد والمناسبات الآجتماعية، فقد قِال النبي، صلى الله عليه وسلم: «ذلك لتعلم يهود المدينة أن في ديننا فسحة، وأنني أرسلت بالحنيفية السمحة»، مشيراً إلى أن الوقت الحالي يدعو إلى التكاتف، والتعاون

النبي الكريم: مثل المؤمنين في توادهم وتراحمهم وتعاطفهم كمثل الجسد إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الجسد

بينهم وبين إخوانهم المهاجرين في هذا الوقت العصيب، فخلِّد الله ذكرهم، وشكر لهم ذلك العمل، فقال سبحانه: "وَالَّذِينَ تَبَوَّءُوا الدَّارُ وَالْإِيمَانُ مِن قَبْلِهِمْ يُحِبُّونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلَا يَجِدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَةً مِّمَّا أُوتُوا وَيُؤْثِرُونَ عَلَىٰ

الأزهر

يجوز أداء صلاة عيد الفطر المبارك في البيوت بالكيفية التي تُصلي بها يجوز أيضا أن يُصليها الرجل جماعة بأهل بيته كما يجوز أن يُؤدِّيها لا تشترط الخطبة لصلاة العيد فيقتصر على الصلاة دون الخطبة حفظ النفوس وحمايتها ووقايتها إذا صلى المسلم صلاة العيد أَنفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ»، مشدداً على أن الإسلام

كيف نصلي العيد في المنزل؟

في المدينة أهل إيمانِ وتقوى، فقسموا كل ما يمتلكون أُرسى قيماً عظيمةً فَى القلوب، وفي زمن المخاطر، ضمدت الجراح، وواسِتِ المستضعفين، وأدخلت السرور على . رص البؤساء، مؤيداً أطروحة تحويل نفقات التنزه في أيام العيد للفقراء والمساكين، مصداقاً لقول الرسول، صلى الله عليه

الطبق الحام الخلق المؤقت العلاق المؤقت .. للمساجد والمنع من التجمعات المصدر: بيان هيئة كبار العلماء وسلم: «إن الأشعريين إذا أرملوا في الغزو، أو قلَّ طعام عيالهم في المدينة، جمعوا ما كان عندهم في ثوب واحدِ ثم اقتسموه بينهم في إناءٍ واحد بالسوية فهم منى وأنَّا مُنهمً».



🏠 في زمن «كورونا» وحظر التجوُّل

# المعايدات إلكترونية «أون لاين»

دفع انتشار فيروس كورونا إلى اختلاف مظاهر الاحتفال بعيد الفطر المبارك على مستوى العالم، بعيداً عن المظاهر المتبعة في السنوات الماضية؛ فلم تعد هناك ساحات للاحتفال أو التجمعات الأسريَّة للعائلات في المنازل، أو التزاور بين الجيران والأصدقاء، بسبب إجراءات الحظر المنزلي، والأساليب المتبعة للتحصين من الجائحة التي قطعت الطريق أمام الصغار والكبار لممارسة المظاهر المعتادة على أرض الواقع، والاكتفاء بالمعايدات الإلكترونيَّة، والتواصل من خلال الهواتف ومواقع التواصل الاجتماعي، التي

تُحقق غرض التهاني بالعيد. قال الدكتور نبيل السمالوطي، أستاذ علم الاجتماع بجامعة الأزهر، إن العيد مكافأة ربانيَّة، وفرصةٌ للفرح والسرور، جعله الشرع الحنيف منحةً لنشر الود والألفة بين أُفُرَّد الأسر والعائلات والمجتمع، من خلال التعايد والتواصل وصلة الرحم، موضحاً أن الشريعة الإسلاميَّة لمِ تُحدد الوسيلة التي يتم بها إدخال السرور والتواصل، لافتأ إلى أن وسائل التواصل الحديثة؛ من هواتف، وبرامج ذكيَّة «كونفرانس»، جعلت الجميع يرى الأحباب والأقارب بالصوت

هذه الظَّاهرة تتعاظم فوائدها عندما تُحصِّن الجميع من خطر التواصل المباشر؛ الذي قد يُؤدى إلى الضرر ونشر الفيروس الفتاك الذي يحصد الأرواح وينتقل بين الناس بشكل سريع. وأضاف السمالوطي: إذا كان العيد فرصةً رائعةً لصلة الرحم، وزيادة الترابط الأسرى، واجتماع العائلات، وتعميق معانى الحب الذي يُدخل السرور، فإن التواصل الإلكتروني يُدخل أعظم السرور، ويُحقق الإحسان للوالدين اللذين أمر الله بهما، بل إن الوسائل الحديثة سهِّلت التواصل والرؤية بالصوت والصورة، وكان هناك مؤتمر لجامعة الأزهر نهاية الأسبوع، يضم رؤساء جامعات العالم، نناقش فيه أوضاع فيروس كورونا، وكيفية مواجهته، عبر الفيديو (كونفرانس)، نتحاور ونتناقش ونُبدى الآراء، ولعل ذلك مثالاً حياً للتواصل بكفاءةٍ عاليةٍ بين الأشخاص دون داعٍ للاحتكاك المباشر حتى جلاء الأزمة. فيما قال الدكتور حمدى سعد، وكيل كلية الشريعة والقانون بطنطا، جامعة الأزهر، إن إطلالة أول يوم من شوال، تحمل الفرحة وتُدخل السرور إلى القلوب، وتحل بالبركات والخيرات، لكثرة عوائد الله تعالى فيه على خلقه،

بأن بلِّغهم رمضان، وأتم عليهم النعمة، وأعانهم على إتمام والصورة، وسهَّلت مهمة مظاهر العيد وتبادل التهاني، وأن ركن من أركان الإسلام، فتوَّج شهر الصيام بالعيد، وأجزل لهمِّ العطايا والمنح لعباده الصالحين، والأصل أن يخرجوا فيه مُكبرين تعظيماً لله، لكن الخوف من انتشار محتمل لفيروس كورونا، يُحتِّم علينا ممارسة مظاهر العيد بالبيوت، وعدم الخروج حمايةً للنفس وحفاظاً على المجتمع. وأضاف سعد أن مظاهر العيد تكفى أن تكون من خلال الاتصال الهاتفي؛ الذي يمنح المسلم أجرين، الأول للتواصل، والثاني حماية المجتمع من نشر العدوى، نظراً للظروف التي تفرض علينا العزل المنزلي، كإجراءات احترازيَّة من انتشار الوباء، يحل بديلاً لها المعايدة عبر الهواتف ووسائل

التواصل، وتقديم المعايدات من خلال التحويل البريدي، ومنح الهدايا للفقراء عبر خدمات التوصيل المنزلي، مطالباً بالاستفادة من الوسائل الحديثة التي جعلت التواصل بالصوت والصورةِ يُؤدى الغرض، ويحمى النفس، ويتجاوز ما قد يعكر صفو الأجواء جراء الإصابة بالوباء.

محمد الصباغ



### قطاعات الأزهر تشيد ببسالة رجال القوات المسلحة

أشادت مشيخة الأزهر الشريف بجهود جنود القوات المسلحة البواسل في حربهم ضد الإرهاب، وما يحققونه من نجاحات في تتبع البؤر والتنظيمات الإرهابية في سيناء. وأكد الأزهر أن العملية النوعية التي قامت بها قواتنا المسلحة البواسل، يوم الجمعة الماضي، بشمال سيناء؛ تعكس إصرار جيش مصر العظيم على العبور بشعبها إلى بر

ودعا الأزهر الشريف جموع الشعب المصرى إلى استلهام روح الإصرار والعزيمة وحب الوطن من جند مصر، سائلاً الله - تعالى - أَن يمن على مصرنا الغالية بمزيد من الأمن والصحة والاستقرار، وأن يحفظ مصر من كل

من جانبه، أشاد مرصد الأزهر لمكافحة التطرف بما بذلته قواتنا المسلَّحة الباسلة عن استقرار مصر وسلامة أمنها وأرضها،

من جهود مشكورة في مكافحة الإرهاب، بناءً على معلومات استخباراتية أفادت وجود بؤرة إرهابية بإحدى المزارع بشمال سيناء، حيث قامت القوات المسلحة بتنفيذ عملية نوعية أسفرت عن مقتل سبعة أفرادٍ تكفيريين، تم القضاء على أحدهم أثناء تنفيذ المداهمة، بينما تم القضاء على ستة آخرين أثناء محاولتهم الهروب.

وفي ظل هذه الجهود المبذولة، والبطولات المشهودة؛ فإنَّ مرصد الأزهر لمكافحة التطرف يتقدم بتحية إجلال وإكبار لقواتنا المسلحة، الذين لا يألون جهداً في حربهم ضد الإرهاب، بل يمضون في طريقهم المنشود، وغايتهم المرتقبة، باذلين أرواحهم وراحتهم؛ حفظاً للعِرْض والأرض. ويؤكد مرصد الأزهر أننا جميعاً مستولون



وأن المرصد بكل قوته يقف في خندق واحدٍ مع مؤسسات الدولة المعنيَّة، وفي مقدمتها القوات المسلحة والشرطة المصرية، في وحه هذا الإرهاب الغاشم بكل صوره وأشكاله، داعياً الله تعالى أن يحفظ على مصر أمنها، وأن يعمَّ السلام والوئام أرجاء الدنيا.

من جانبها، أشادت المنظمة العالمية لخريجى الأزهر ببسالة وبطولة رجال القوات المسلحة في مكافحة العناصر الإرهابية بشمال سيناء، حيث استطاع أبناء مصر من رجال القوات المسلحة رصد بؤرة إرهابية بإحدى المزارع بشمال سيناء، وذلك في إطار عمليات القضاء على الإرهاب في أرض سيناء الحبيبة، ومواجهة جماعات الإرهاب التي تحاول النيل والاستقرار من أمن مصر.

وقالت المنظمة، في بيان لها، إن رجال القوات المسلحة يضحون بأرواحهم حفاظا

بدورهم الذي عظمه رسول الله، صلى الله عليه وسلم، حين قال: «عينان لا تمسهما النار: عين بكت من خشية الله، وعين باتت تحرس في سبيل الله» . وطالبت المنظمة بضرورة استمرار جهود القوات المسلحة والشرطة في القضاء على

على أرض مصر وحماية شعبها العظيم، قياماً

الإرهاب واقتلاع جذوره، مؤكدة أن التنظيمات الأرهابية أبعد ما تكون عن الإسلام في جملته وتفصيله، وأنها لا ترعى حرمة لمؤمن، ولا لنفس بشرية، ولا لممتلكات فردية أو قومية، ولكنهم يحادون الله ورسوله غير مبالين بوعيد الله تعالى ورسوله، صلى الله عليه وسلم. وتقدمت المنظمة، في ختام بيانها، بخالص الدعاء إلى الله تعالى أن يجنّب مصر وأهلها لهيب الإرهاب والتطرف، وأن يحفظها سالمة من كل سوء.





### لا تجعلوا الفيروس عيديتكم

في الوقت الذي تتصاعد فيه الأخبار معلنة تصاعد حالات الإصابة والوفيات بين الكبار والصغار، وعدالة الفيروس اللعين؛ حيث لا يفرق بين الوزراء والخفراء، ولا بين الأغنياء والفقراء، وإعلان كبرى الدول عجزها عن صناعة مصل يقى من الإصابة، أو علاج ينقذ المصاب، مع أنها غزت الفضاء واكتشفت قاع المحيطات، وأختزلت المسافات بالتقنيات، وعاشت مع الناس في غرف نومهم من خلال ما يحملونه من موبايلات، حتى لو كانت مغلقة، نرى عجباً عجاباً في سلوكيات الناس؛ حيث يسيرون عكس الاتجاه؛ ففي الوقت الذى تتفاقم فيه الأزمة، وتصل إلى مراحل الذروة، ويعلن غير المسلمين قبل المسلمين بأنها «ليس لها من دون الله كاشفة"، وإجماع الجميع على أن التوجيه الذَّى لا يحتمل الصدق والتَّكذيب من بين كم هائل من الأخبار يناقض بعضها بعضاً هو البقاء في البيوت، وتطبيق التباعد الاجتماعي، والعناية بالنظافة، ورفع المناعة بالتعرض لأشعة الشمس صباحاً وقبل المساء، والاهتمام بالغذاء الصحى، نرى الناس وكأنهم خرجوا من الأزمة، فاكتظاظ حركة السير حال شوارعنا، كما هو معتاد قبل مداهمة العالم من قبل هذا الكورونا، وصور التكدس في وسائل المواصلات، بخاصة مترو الأنفاق، التي يتداولها النشطاء مرعبة بمعنى الكلمة،

والتحايل على ساعات الحظر واستغلال تعاطف رجال الأمن مع أحوال الناس جعل أصوات السيارات ليلاً كأننا في ليل عادى لرمضان عادى، ونظرة سريعة إلى الشوارع التجارية، وبخاصة التي تبيع الملابس، تفي بالغرض، وقد حدثني بعض الشباب ممن يعملون بالأزهر أنهم يسلكون شارع الموسكى في طريق ذهابهم وإيابهم لعملهم، قائلين: يكفيك أن تترك نفسك فور دخولك الشارع للموجات البشرية لتصل إلى نهاية الشارع دون تكلف مشقة السير الإرادى، وقطعاً هؤلاء جاءوا لشراء ملابس وحاجيات العيد لأولادهم بجنيهات قليلة اقتطعوها من إطعامهم، وربما علاحهم من أمراض مزمنةِ لازمتهم قبل «كورونا» المنتظرة، وإذا تجولت قليلاً في الفضاء الإلكتروني، وبخاصة مواقع التواصل، رأيت الجميع وقد تحول إلى خبراء يطالبون متخذى القرار بفرض الحظر الشامل ليلاً ونهاراً، وكأن الناس فرغوا من تنفيذ جميع تعليمات الوقاية والتزموا بساعات الحظر الليلية، ورأوا أن بإمكانهم الالتزام بالمزيد!، وكأن أحداً منع الناس من القرار في بيوتهم ليلاً ونهاراً، وكأن هذا غير ممكن من غير قرار يصدر عن جهات الاختصاص، وكأننا خُلقنا من دون عقول تميز بين النافع والضار، وتستطيع إصدار قراراتها الذاتية التى تحقق المصلحة وتدفع المضرة دون انتظار



الخروج إلى الساحات أو المساجد لصلاة العيد والانصراف منها لتهنئة الناس في بيوتهم ومجالسهم وفتح بيوتكم لاستقبال المهنئين وإكرامهم

الإلكتروني لتقديم التهنئة لمن بَعُد عنكم. بعيدية غير مرئية محتملة يحملها الزائر المهنئ لكم

أ.د. عباس شومان

وكيل الأزهر الشريف السابق

أيها السادة يوم عيدكم هذا العام يجب وجوباً أن يكون يوماً عادياً كيوم الجمعة الذى تاه بين أيام أسبوعنا بعد أن كنا نفصل به بين نهاية أسبوع وبداية آخر، فإن فعلتم ذلك فأصابكم المرض فلا إثم عليكم، فقدر الله نافذ ولا راد له، وإن تركتم الاحتياط وفرطتم

البلاء ويشفى المرضى بالفيروس وغيره، ويرحم من انتقلوا إلى رحاب ربهم. حفظكم الله وإيانا، وحفظ

رواق الجيهي



### محمد مصطفى أبو شامة

### رمضان طوال العام

لا بُدَّ للكربِ أن ينْفَرج، ولا بُدَّ لليل أن يِنْجَلى، لا بُدَّ للحياة أن تستمر ، لا نملك إلا أملاً صادقاً في رب كريم، «ويقولونَ متى هوَ قُلْ عسى أَنْ يكونَ قريبا»، صدق الله العظيم، وصدق وعده ونصر عبده، وأعزَّ جنده وهزم الأحزاب وحده، وسوف ينصرنا إن شاء الله على «كورونا».. هو الله القادر أن يرينا عجائب قدرته ويزيح عنا بلاء هذا الوباء، فلْنَدْعُه مخلصين ونكثر الدعاء في هذه الأيام المباركة أن يغيثنا وينجينا من هذا الوباء الشرس، الذي يعد أخطر ما تعرضت له الإنسانية في العصر

وها هي ذي أيام تفصلنا عن عيد الفطر المبارك، أعاده الله عليكم باليمن والبركات، وينتهى شهر رمضان ويغادر قطاره

نستعد لنستأنف

الشهر الكريم..

أوصيكم ونفسى

بتقوى الله وعدم

انقطاع الخيرعن

أعمالنا.. ولنجعل

كل شهورنا

وتقوانا وخلقنا

حياتنا بعد

ونودعه بقلوب حزينة على فراقه، فهو خير الشهور وأكثرها سكينة وصفاء وطاقة روحية، الخيرات شهر الصالحات، والأعمال نودعه على أمل أن نبلغه في عامنا القادم إن مدّ الله في أعمارنا، وندعو الله ونحن نقدم كشف أعمالناً عن الشهر الكريم أن يتقبل منكم ومنا الصيام والقيام وصالح

الأعمال. «رمضان» بإحساننا ويقول الإمام السيوطى: «شهر الصبر هو شهر رمضان، وأصل الصبر:

الحبس، فسمى الصوم صبراً؛ لما فيه من حبس النفس عن الطعام والشراب والنكاح»، وكذلك كان الوباء علينا حبساً، حجراً وعزلاً، فامتنعنا عن الخروج والتزاور والاجتماع، وحرمنا من المساجد وإحياء ليالى الذكر فيها والاعتكاف، لهذا فإن فضل رمضان هذا العام كبير ومختلف عن أعوامنا السابقة، فظني إن شاء الله أن يكون أجر رمضان بـ «الكورونا» مضاعفاً ، مثلما كان في مشقته ، وهذا ما أكدتُهُ الأدلة الشرعية؛ فإن الحسنات تُضاعَفُ أضعافاً كثيرةً في الزمان الفاضل، واجتماع توقيت الشهر الكريم مع ظروف الجائحة زاده فضلاً على فضله، وإن شاء الله يكون ثواب الصائمين العابدين في هذا الشهر بكرم الله أكبر من أي وصف.

ونحن نستعد لنستأنف حياتنا بعد الشهر الكريم، أوصيكم ونفسى بتقوى الله وعدم انقطاع الخير عن أعمالنا، ولنجعل كل شهورنا «رمضان»؟ بإحساننا وتقوانا وخلقنا، فما أحوجنا لذلك، خاصة ونحن نعيش عام الجائحة الذي يستلزم منا أن نتكاتف ونترابط مع أفراد أسرتنا ومع أبناء مجتمعنا ومع إخواننا في الوطن ومع سائر البشر، لنصل إلى علاج شافٍ ولقاح محصن عن قريب كما وعدنا المولى عز وجل.

ستعود الحياة إلى طبيعتها تدريجياً خلال الأسابيع القادمة، وستفتح المساجد أمام المصلين وتعود الأنشطة التجارية إلى سابق عهدها بفتح المحال والمولات ومد ساعات العمل فيها، وربما تفتح الأندية ومراكز الشباب فينطلق الأطفال والشباب المحبوسون داخل جدران المنازل للشهر الثالث على التوالي. يترجى الكثيرون العودة إلى سابق حياتهم قبل كورونا، ونتمنى على الله ألا يعود إلا الصالح من هذه الحياة، وأن يخلصنا الله ونخلص أنفسنا من كل أخطاء حياتنا السابقة وسلبياتها، إن ابتلاء الوباء منحنا الفرصة لنتأمل ما مضى لعلنا نفلح في أن نستثمر ما بقى من أعمارنا.

وختاماً، ندعو الله مخلصين أن تبقى أخلاق رمضان معنا طوال العام، فيستمر الصبر، والصدق، والكرم، والجود، والبذل، والسخاء، والعفة، والحلم، وكظم الغيظ، والعفو، والصفح، وسلامة الصدر، والعزم، وقوة الإرادة، والسكينة، ونبتعد عن الغيبة، والنميمة، والكذب، والغش،

والسخرية من الآخرين، والبذاءة، والفحش. وكل عام وأنتم بخير.. وعيدكم سعيد إن شاء الله.











د.على فرج



والرنجة والوجبات السريعة أعداء مرضى القلب

أيام قليلة ويهل علينا عيد الفطر المبارك، الذي يكثر فيه تناول الأطعمة الدسمة والمملحة والحلويات، ويزداد معه قلق مرضى الأمراض المزمنة، وتزداد معها التساؤلات حول إمكانيّة تناول هذه الأطعمة، ومتى يحظر عليهم الاقتراب منها؟.. «صوت الأزهر» نقلت هذه الاستفسارات للأطباء، وقاموا بالرد عليها في روشتةٍ كاملةٍ تمنع أصحاب الأمراض المزمنة من الوقوع في أية مخاطر، وتفادى الأزمات الناجمة عن الإفراط، أو تناول الأطعمة الممنوعة عن مرضى السكِّرى والقلب والكبد والكلي والجهاز الهضمى.

يقول الدكتور محمد صلاح، استشارى أمراض السكّري، بكلية الطب جامعة الأزهر، إن كحك العيد يحتوى على العديد من العناصر الغذائيَّة المفيدة؛ أهمها الكربوهيدرات والبروتين (البيض)، والدهون، إضافة للمكسرات، التي هي مصدر مهم لفيتامين E المضاد للأكسدة؛ والمعروف بأهميته في مقاومة أمراض القلُّب وتُصلُّب الشرايين، منوهاً بضرورة الانتباه إلى أضراره على الصحة عامةً، ومرضى السكّري والقلب بشكل خاصٍ، نتيجة ترسيب الدهون على جدارً شراًيين القلب، حيث تحتوى الواحدة منه على حوالى ٤٠٠ سعر حرارى؛ أى ما يُعادل (رغيفين من الخبر)، والغريبة تحتوى على حوالي ١٢٠ سعراً، والبيتي فور حوالي ٩٠ سعراً حرارياً، والإنسان يحتاج يومياً إلى ١٦٠٠ - ٢٠٠٠ سعر حراري طوال آليوم من

مختلف الأغذية. وجبات متوازنة

ووجه الدكتور صلاح عدة نصائح؛ منها ضرورة تقليل نسبة السمن والدهون المستخدمة، وأن تكون نوعيتها جيدةً وغير مهدرجة، وأن يكتفى بتناول كعكتين يومياً أو كعكة وقطعة غريبة وقطعة بيتي فور؛ لأن تلك الكمية تُمثل نصف السعرات التي يحتاجها الإنسان طوال اليوم، أما بالنسبة لمرضى السكّري والقلب والأوعية الدموية، فيكفى واحدة فقط؛ حتى لا تزداد نسبة الكوليسترول في الدم، خاصة إذا كان يصاحبهم مرض الضغط المرتفع أو ارتفاع الدهون بالدم،

كما نصح بتناول أغذية غنية بالألياف مع الكعك، لأنها تُقلل من امتصاص الدهون؟ كالخضراوات والفاكهة والبرتقال والجزر، مشيراً إلى ضرورة تناول الكعك إلى جانب بعض المشروبات؛ كالحلبة والقرفة لاحتوائهما على مادة «الجلاكتوفان»، التي تُخفض من مستوى السكر بالدم والكوليسترول، وتُساعد على هضم الدهون، مشيراً إلى ضرورة أن تكون الوجبات متوازنةً، وأن يحرص الجميع على تناول طبق سلطة خضار كبير يومياً، والتقليل من الدهون والسكريات، ولعل أفضل أنواع الزيوت الزيتون والذرة، كما يُنصح باستعمال سكر الدايت في التحلية، والإقلال من العنب والتين والبلح في الفواكه، والابتعاد عن التدخين نهائياً، والاهتمام بالرياضة، خاصة رياضة المشى لمدة نصف ساعة ٣ مرات

وحذّر الدكتور عادل الركيب، أستاذ الجهاز الهضمى والكبد، بكلية الطب جامعة الأزهر، المرضى الذين يُعانون من دهون على الكبد، وتضخم بالكبد،

وعصارات المرارة لديهم.

ونبه الدكتور محمد الراجحي،

لقرارات حكومية!. أيها السادة لقد كرَّمنا الله – عزو جل – بنعمة العقل، وتعطيل هذه النعمة واتباع الهوى، وتغليب عادات بالية على هدى الشرائع، جناية على هذه النعمة، فلا ضرر ولا ضرار، والضرورات تبيح المحظورات، والمشقة تجلب التيسير، ودفع المضار مقدم على جلب المنافع.. وغير ذلك من القواعد المستنبطة من نصوص قطعية من الكتاب والسنة، سوغت تعليق الجمع والجماعات، والطواف حول الكعبة، والصلاة في الروضة المشرفة، وغالباً حج بيت الله الحرام هذا العام، فهل تعطل هذه القواعد لشراء ملابس العيد وحمل الكعك والبسكويت من وإلى أفران التسوية، غير معتبرين بالشارع الخلفي

أيها السادة عيدكم هذا العام يجب أن يكون عيداً مختلفاً عن أعيادنا السابقة، فإذا كانت أعيادنا السابقة نحثكم - من خلال توجيهات شرعنا - على الخروج إلى الساحات أو المساجد لصلاة العيد، والانصراف منها لتهنئة الناس في بيوتهم ومجالسهم وفتح بيوتكم لاستقبال المهنئين وإكرامهم، فإننا - ومن خلال الشرع أيضاً - ندعوكم هذا العيد للبقاء في بيوتكم وإغلاق أبوابكم عليكم وعلى أولادكم، والاكتفاء بإلقاء

منها المغلق بسسب «كورونا» أو قربها من مستشفى

السلام دون مصافحة أو تقبيل لمن جاوركم أو لقيكم إن أنتم خرجتم في طرقاتكم، والاتصال الهاتفي أو إن استقبال المهنئين في يوم عيدكم أو ذهابكم لتهنئتهم هو بمثابة استبدال العيدية التقليدية النقدية

ورورية فقيمية

أو تهدونها إليه دون علم منكم، وهي هذا الفيروس اللَّعين الَّذَى تَسلل إلى الزائرين أو المزورين دون علم من أحدهم، وساعتها لا تعلم من الذي قدم عيدية الفيروس

فقد تواكلتم، فإن أصابكم شيء فلا براءة لكم، بل

ستحاسبون بين يدى الله على تفريطكم. اجهدوا في الدعاء في هذه الأيام المباركة ليرفع الله مصرنا وبلاد المسلمين، وجعله العيد الأول والأخير

# روشتة طبية لـ«عيد سعيد» بلا مشكلات أو أمراض

® على مرضى «الكبد» الابتعاد عن «الكعك» والاستعاضة عنه بـ «البسكويت» محدود السكر ﴿ كعكة واحدة يومياً.. الحد الأقصى لأصحاب «السكّري»



استشارى ومدرس القلب والأوعية

الدموية، بكلية طب جامعة الأزهر،

مرضى القلب من الإفراط في تناول

الأطعمة الغنية بالدهون، والأكلات المليئة

بالمواد المملحة في أيام العيد، كالفسيخ

والرنجة والتسالى؛ كالترمس المملح

والوجبات السريعة الغنية بالدهون،

والأُطعمة المُتبلة والمخللات، فضلاً عن

الحلويات والسكريات، خصوصاً بعد

شهر رمضان، حيث إن الجسم والمعدة

تأقلما على نظام معين خلال الشهر

الفضيل، والذي يُعد مُلِّزماً على مرضى

القلب عامةً، خصوصاً ارتفاع ضغط الدم،

والفشل المزمن لعضلة القلب، والقصور

الحاد في الشرايين التاجية، وضرورة

الالتزام بالأدوية المسئولة عن تنظيم

ضغط الدم وأدوية السيولة، وشرب

كميات كبيرة من السوائل في حالة قصور

الشرايين التاجية، المصحوب بعدم وجود

ضعف شديد في عضلة القلب، والأدوية

المنظمة لنسبة الدهون والكوليسترول

في الدم، كذلك الابتعاد التام عن التدخين

والتوتر العصبي، مع ممارسة الرياضة

بانتظام، وعدم الإخلال برياضة المشي

نصف ساعة يومياً من خمس إلى سبع

تحفيز المناعة

ونصح الدكتور الراجحي بالإكثار من

الفواكه والخضراوات الطازجة والبروتينات

المسلوقة أو المشوية، لضبط نسبة

السكر في الدم عن طريق الأنسولين أو

الأدوية المثبطه للسكر غير الأنسولين،

ومتابعة أملاح ومعادن الدم لمرضى فشل

عضلة القلب المزمن، المتعاطين لأدوية

مدرات البول وغيره، حتى يُحافظ على

ثبات نسب أملاح الصوديوم والبوتاسيوم

في الجسم، ولا يؤثر اختلال الأملاح

المعدنية في الجسم إلى اختلال كهربيةً

القلب أو ضغط الدم، وينصح بمتابعة

الطبيب المعالج في كل شيء للحفاظ

على صحة القلب وعدم تدهور الحالات

المزمنة من مرضى القلب، مشدداً على

ضرورة إكثار مريض القلب من الأكلات

التي تُحفز جهاز المناعة كالخضراوات

الطازجة والفواكه، التي تحتوى بكثرة

على عنصر الزنك وفيتامين سى؛ كالجزر

مرات في الأسبوع.

مشاكل هضميّة

وارتفاع إنزيمات الكبد، من تناول الكحك واستبدال البسكويت محدود السكر به، لمعاناتهم من نسبة دهونِ مرتفعةٍ ومُخزنةٍ في خلايا الكبد، نظراً لأن ارتفاع نسبة الدهون سوف يتسبب في رفع إنزيمات الكبد، والتي بارتفاعها تتسبب في حدوث تليفِ بالكبد، محذراً الذين يُعانون من كسل بالمرارة أو استئصالها من تناول حلويً العيد، خاصة الكحك، واستبدال البسكويت محدود السكر به، موضحاً أن باستئصال المرارة، تختفي عصارتها المسئولة عن هضم الدهون، ومن ثم تحدث مشاكل هضميَّة وانتفاخ وغازات، جراء تناول الدهون والإكثار منها، ناصحاً بتقسيم الوجبات الثلاث الرئيسة إلى خمس وجبات يومياً، لسوء عملية الهضم لديهم، محذراً مرضى الإمساك المزمن وعسر الهضم، من تناول حلوى العيد، لقلة العصارات الكبدية والبنكرياس

حالات القلب

والليمون والبرتقال، والإكثار من المواد التي تحتوي على فيتامين (د)؛ كالسمك والبيض ومنتجات الألبان، والحرص على التعرض لأشعة الشمس المباشرة في الصباح الباكر، للحصول على قدر من الأشعة فوق البنفسجية للمساعدة في إنتاج فيتامين (د) وتقوية جهاز المناعة.

ممارسة الرياضة أما بالنسبة لمرضى قرحة المعدم والاثنا عشر فنصحهم الدكتور محمد النادى، إخصائى الباطنة العامة، بالتقليل من تناول الكحك، لما قد يسببه من التهاب بالمعدة وحموضة، كذلك تجنب تناول الطعام المالح، والذي يحتوى على نسب دهون مرتفعة، والابتعاد عن الكافيين كالقهوة والشاى، وتقسيم الوجبات الأساسية إلى وجبات صغيرة، إضافة إلى التقليل من تناول الأطعمة الدسمة والبهارات والصلصات والمقليات والأطعمة الحارة والتوابل، مع الحرص على تجنب الأرق والضغط النفسى والعصبي، ناصحاً مرضى الضغط بضرورة الحرص على التقليل من تناول الأطعمة المالحة والغنية بالدهون؛ كالمكسرات المالحة والأجبان والمخللات، لأنها تؤدى إلى ارتفاع ضغط الدم، ويجب الحرص على الإكثار من ممارسة الرياضة بشكل منتظم، وتناول الماء لأنه يُخفف من ارتفاع ضغط الدم، مطالباً مرضى النقرس الذين يُعانون من التهابات حادة بالمفاصل والمعرضين لتكوين حصوات بالكلى بسبب زيادة حامض البوليك، نصحهم بعدم الإسراف في تناول اللحوم الحمراء واستبدالها باللحوم البيضاء إذا أمكن؛ لتجنب حدوث التهاب حاد بالمفاصل أو مغص كلوى.

وطالب الدكتور على فرج، أستاذ أمراض الكلى وجراحة المسالك، بكلية طب جامعة الازهر، مرضى الكلى بشكل عام، بعدم الإكثار من تناول الطعام أثناء النهار، حتى يعتاد الجهاز الهضمي على النظام الجديد بعد العيد، مشيراً إلى ضرورة اتباع النظام الغذائي المتوازن في عيد الفطر كسائر الأيام.

ھدیر عبدہ



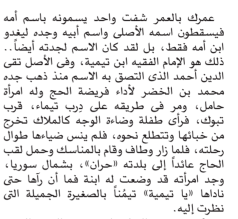


### «صوت الأزهر» تعيد نشر مقال الكاتبة الكبيرة



سناء البيسى تكتب:

# من سرق ابن تیمیة؟



وتكبر «تيمية الشام» لتتزوج من الفقيه الشيخ عبدالحليم مجد الدين، صاحب الكرسي بجامع دمشق، لتلد له من الأبناء أربعة: «زين الدين»، الذى عمل تاجراً وعاش إلى ما بعد وفاة الإمام، و «شرف الدين»، و «عبدالله»، وإمامنا «تقى الدين»، الذي ولد يوم الاثنين ١٠ ربيع الأول ٦٦١هـ، الموافق ٢٢ يناير ١٢٦٣م في «حران» لتدب أقدامه فى ربوعها حتى بلوغه السابعة عندما بدأت طلائع المغول تغزو الأفق لتدفع أمامها بقوافل هجرة أبناء الوطن إلى المجهول، وبينهم ركْب الفزع الذى يضم أسرة ابن تيمية تحمل متاعها وكتبها وعيالها ومصيرها إلى دمشق لتمتلئ نفس الصغير بإحساس مرير بالقهر وهو يبيت ويصحو في مسيرة الجوع والإذلال بين النساء والأطفال والرجال المتدافعين، والمرضى المتساقطين، والكهول المنسحقين، والبكاء والعويل سحابة فوق الرؤوس الزاحفة بلا مأوى، وأجساد الموتى تطأها أقدام النازحين المغيبين، فلا وقت لصلاة الميت، ولا رثاء لثكالي ويتامي وأرامل الصفوف، ولا مهلة لمواراة سوءات الأب والأخ والابن والأم في التراب.. ويُقسم الصغير أنه حين يكبر لن يسمح بتكرار هذا الهوان، ولسوف يُشهر بيده السيف والقلم واللسان، ويناضل لرفعة مهمة الإنسان، ولكنه في ليالي اللوع والروع والجوع يدب اليأس في الضلوع، فما جدوى العلم والفقه اللذين استمع إلى دروسهما يلقيها والده الشيخ لتلامذته في «حران» وها هو الواقع المرير يمضى بجميع المعارف إلى

وكان من حسن طالع الوالد «عبدالحليم» أن وجد في أرض المهجر مصدراً للرزق وموقعاً للتدريس في الجامع الأموى، وكانت شهرته قد سبقته، ومن هنا ألّحق ابنه «أحمد» بالكتّاب لحفظ القرآن وتلقى مبادئ اللغة والحساب والخط، ويشتهر الصغير كوكباً دريّاً في فلك شهرة الوالد العالم لتلاحق الام المتفقهة، غزيرة العلم واعظة النساء والرجال، دراسة الابن ومأكله، معتنية بمظهره ليبدو في أفضل صورة بين زملائه، مراجعة لدروسه التي يتنبأ كل من حوله بتفوقه فيها بعدما شاع عنه ملكة حفظ خارقة حتى إن أحد العلماء الكبار بـ «حلب» قدم إلى دمشق ليسأل عن صبى يُدعى "ابن تيمية" بلغت شهرته الآفاق في قوة الذاكرة والحفظ، وما أن رآه حتى طلب منه أن يمسح ما على اللوح من كلام ليملى عليه غيره، ففعل الموهوب، فأملى عليه من أحاديث الرسول ثلاثة عشر حديثاً، فكتبها الصغير بخط جميل، فقام الشيخ بمسحها ليُسمعه إيّاها غيابياً فسمّعها له، فعاد ليملى عليه العديد من الأسانيد فكتبها صحيحة، ليسمِّعها بعدها عن ظهر قلب، وغادر العالم القادم من حلب نواة العالم القادم في دمشق قائلاً: «إن عاش الصبي فسيكون له شأن عظيم فلم يحد الزمان بمثله».. وقد كان!

ويفتح الابن خزائن كتبه التي ورثها عن جده شيخ الإسلام مجد الدين الحراني، وكان قد حملها الوالد معه في مسيرة الهجرة ليتجول صبى المعارف بين صفحات التفسير والحديث وعلوم اللغة وآدابها والسير والتصوف والتاريخ وعلوم ألفقه والأحياء والفلسفة والكلام والفلك، وجميع ما دونه السلف أو قام بترجمته من ألوان المعرفة.. ولم تعد ساحات اللعب مع الأقران مغنماً فقد ضيّع أوقات فراغه وإن لم تضّع في القراءة ليتوقف أمام قضية فلسفية، أو بيت من الشِعر أو مسألة فقهية، ليسأل الأب الذى يشرح ويقارن ويستشهد ليثير خيال الصبى ويستنفره لدائرة المناظرة والحوار، ويعلمه كيف تُساق الحجج والبراهين، والطرق المثالية للإقناع.. ويشب آبن تيمية عن الطوق ليناظر الكبار بعدما تلقن فقه ابن حنبل، وأتقن تفسير القرآن، وحفظ الكثير من أحاديث الرسول، ودرس فقه الأئمة الأربعة، وأصول الفقه في شتى المذاهب، ودرس بتوسع فقه الشيعة.. بعدها لقنه الأب على الإفتاء وهو يقترب من العشرين، فأفتى تحت مظلته بفتاوى صائبة، ليظل يتعهده ويناقشه حتى اطمأن قلبه فتركه يتصدى بمفرده في ميدان الفتوي، إلا أنه لاحظ حدته عندما تأخذه الحمية حين يعتقد أنه على الحق فلا يبالى بمن يجادله، ومن هنا فقد هاجم عالمًا متحيزاً لمذهب الشافعي بقوله: «هذا عناد منك وجهل بالسُنّة»، فما كان من والده إلا أن نهره ووصمه بقلة الأدب، حتى ولو كان على صواب، لعدم احترامه من هو أكبر منه سناً، فبكى ندماً وهو ابن العشرين وذهب إلى العَالِم الذي بلغ الخمسين يعتذر له ويسترضيه حتى رضى، ولأنه كان مدركاً لظاهرة الحدة التي تعتريه إلى حد التجريح كلما أحس أن غيره متمسك بالخطأ ذهب يبكى على كتف أمه لتنصحه بالتزام السُنّة ليجادل بالتي هي أحسن.

ورغم بهائه واكتمال مظهر رجولة مُهابة الطلعة صورته فيها ربعة في القوام متين البنيان لا الطويل كالجمال ولا بالقصير القريب من الأرض، أبيض الوجه، فاحم سواد الرأس واللحية، ينسدل شعره الناعم على رقبته كالفرسان، جهير الصوت، عريض المنكبين، لامع عينين تتكلمان كأنهما وحدهما لسانان ناطقان، فصيح البيان، نشيط ولكيان، سمح السمات، جميل القسمات، في

وجهه بشاشة مرحبة بالموجود وما هو آت ومكتوب ولم يزل بعد عند علام الغيوب، وإن تمشت على وجهه من حين لآخر سحابة شاردة فيها من الكدر والحزن الدفين الكثير.. رغم تلك الملكات فقد فضّل شيخ الإسلام ابن تيمية حياة العزوبية مثله مثل كوكبة من علماء نذروا أنفسهم لطلب العلم وفضّلوا الخلود بالكتب والأفكار مثل «الطبرى»، الذى اشتهر بحسن طلعته ودماثة خلقه وحرصه على إقامة أركان الإسلام، و«الزمخشرى»، المفسر والنحوى الذى كان يفاخر بعزوبيته مادحاً بنات أفكاره وبنين مؤلفاته، والمعلم الفيلسوف المسلم «الفارابي»، الهائم على ضفاف أنهار دمشق عازفاً عن الدنيا إلا من آلة موسيقية، و«ابن النفيس»، أشهر أطباء المسلمين الذى عاش وحيداً عازباً بلا شريكة ولا نسل يحمل اسمه.

ولقد عاش ابن تيمية حتى ١٧ سنة وعدة أشهر بلا زوجة تؤنسه أو ولد تُقر به عينه، فلم تكن حياته تؤهله أبداً ليكون زوجاً ورب أسرة، فالشيخ الجليل عاش أيامه على حد نصل السكين من المعارك المتصلة التى حارب فيها بالقلم واللسان والسيف، وعندما كان أوارها يهدأ يعود لإشعالها من جديد، من خلال رأى يخالف به المألوف، أو حدة يصدم بها أحد المجادلين، أو حملة يشنها على ما يجد فيه بدعة أو مخالفة للسنة.. وما أكثر ما شاعت البدع والخروج على السنة في ذلك

وكانت أمامه عشرات المعارك.. التتار الذين مزقوا البلاد الإسلامية، والصليبيون الذين يحلمون بامتلاك أرض المسلمين، ودور اللهو والخمّارات التي أصبحت أكثر من عدد المدارس، والمشعوذون المدّعون انتسابهم للصوفية، والأمراء من المماليك، المجلوبون، الذين يتعاملون فيما بينهم بقانون سرى خاص غير الشريعة الإسلامية توارثوه عن جنكيز خان.. و.. الدويلات الإسلامية تتطاحن فيما بينها لتشتد العداوات ويشق سكين الخيانة الأرض وكأنها الزبد لتتناثر أشلاء الحروب. ويتمعن ابن تيمية في نهج الطريق الذي سيسلكه، وأى المعارك ستكون نقطة البداية والمنطلق للتصادم الذي لا بد منه على جميع الأصعدة، ليناله كل الأذى، وتستضيفه سجون القلاع في القاهرة والإسكندرية ودمشق مرتين... فهل يصلح بالله رجل مثله لأن يكون زوجاً ورب أسرة مستقرة تعيش في التبات والنبات وتخلف الصبيان والبنات؟! وأى زوجة حديدية كانت ستتحمل كل هذا التوتر والعذاب وحدّة الكلام، والعيش على حافة الهاوية مع زوج كيانه السفر والترحال والمعارك والسجن وطلب العلم وجدل الفتاوى والنضال على جميع الجبهات، وحتى حياة الرفاهية لم تكن متاحة هي الأخرى لأية زوجة على وجه الأرض، فالشيخ على الدوام رافض أخذ راتب من أمير، وما كان يطلب غداء ولا عشاء في يومه، وما كانت الدنيا منه على بال، وكان أخوه يقوم بمصالحه بحكم قرابة الدم..

بمصالحه بحكم فرابه الدم.. ولم يكد أحمد تقى الدين أن يحتل مكان أبيه فى دار الحديث والجامع الأموى بعد عام واحد من وفاة الأب حتى أنكره بعض العلماء من كبار السن

واتهموه بالغرور لأنه يلقى دروسه دون الرجوع إلى أوراق أو كتب، ويتنقل حراً طليقاً من فنن إلى فنن، فما حاجته إلى سطور يستعيدها، وهو الذي يحفظ كل ما يمكن الرجوع إليه في الكتب بذهنه الحاضر، ونفسه الصافية، وثراء معرفته ليقول عنه ابن دقيق العبد، أعلم أهل العصر بالحديث النبوى»، وكان من مخالفي ابن تيمية في المذهب والرأى: «جمع العلوم كلها يأخذ منها ما يريد ويدع ما يريد»، وقال عنه الشيخ مصطفى عبدالرازق في كتابه «أعلام الفكر الإسلامي»: «كان ابن تيمية يعتقد أن المسلمين لن يهلكوا من عدو يسلط عليهم من غيرهم، وإنما يكون هلاكهم إن حلّ موعده نابعاً منهم بسبب الخلاف والفرقة، ولهذا كرس حياته لجمع شمل المسلمين، والقضاء على الأسباب التي تجعل بأسهم بينهم، وبذلك اجتمع على ابن تيمية البعض من المتكلمين والصوفية والفقهاء يكيدون له ويحسدونه، ويتبرمون

بتنقيصه لأقدار العلماء وتجريحه لآرائهم». وإذا ما كان البعض يلصق بـ«ابن تيمية» تهمة التشدد فهو منها براء، ولقد استطاع بعض ذوى الميول والأهواء من الجماعات الإسلامية أن يغيروا في بعض ما قاله الرجل ليستخلصوا من ذلك آراءً وأفكاراً نسبوها إلى الرجل المظلوم بعد أن فبركوها، وأؤلوا بعضها إلى غير ما تحمله نصوص فبركوها، وأقلوا بعضها إلى غير ما تحمله نصوص يحتاج إلى المنصرى عليه في عصره وعصرنا مما

فكره للناس وإنصافه من التهم التي تشوه ذكراه. وفي كتاب «مجموع الفتاوي» في الجزء الخاص بالجهاد، وهو الكتاب الذي اعتمد عليه المتشددون من الجماعات الإسلامية، يقول الرجل في باب «الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر» قولاً يختلف تماماً عن نهج التطرف والتشدد، فقد أُفَّى بأنه لا بد فيه من الرفق، ويستدل بحديث رسول الله، صلى الله عليه وسلم: «ما كان الرفق في شيء إلا زانه، ولا كان العنف في شيء إلا شانه"، وقوله عليه الصلاة والسلام أيضاً: «إن الله رفيق يحب الرفق في الأمر كله ويعطى عليه ما لا يعطى على العنف» ولهذا يقول ابن تيمية: «ليكن أمرك بالمعروف ونهيك عن المنكر غير منكر» ويقول: "ولهذا لا يجوز إنكار المنكر بما هو أنكر منه"، ويقول: «وإذا قوى أهل الفجور حتى لا يبقى لهم إصغاء إلى البرّ بل يؤذون الناس سقط التغيير

باللسان في هذه الحالة وبقي بالقلب».
وكان يرى أن الدولة يجب أن تتدخل أحياناً لتقييد
حرية الفرد في التملك والعمل، إذا ما وقعت مضرة
من إطلاق حريته، وفي هذا جاءت فتواه: «إذا كان
الناس محتاجين إلى فلاحة قوم، أو نساجتهم أو
بنائهم، صار هذا العمل واجباً عليهم يجبرهم
ولى الأمر عليه، وإذا امتنعوا عنه يعوض المثل»،
وأجاز الإمام أن يفرض على الأغنياء ما لا بد من
دفعه لإعداد الجند والسلاح حماية للبلاد والإنفاق
على المصالح العامة، ولا يتحمل الفقراء من ذلك
شيئاً في وقت هناك في الأمة أغنياء، وهذا من باب
العدل الذي يجب أن يكون أساس الحكم، وذهب
ابن تيمية في ذلك إلى حد القول: «إن الله يقوم
الدولة العادلة وإن كانت كافرة، ولا يقوم الظالمة

وإن كانت مسلمة»، وهو الذى كان كارهاً التعصب لرأى اجتهادى لأى من الأئمة، ويوضح أضرار ذلك ومخاطره بقوله: «من تعصب لواحد من الأئمة بعينه فهو أشبه بأهل الأهواء».

ويقرر بأن الحدود الشرعية مسئولية الولاة وحدهم، وليست من حق الأفراد، وتميز في عصره بحرصه على تحرير المسلم من التعصب لآراء الرجال، وظل أميناً متمسكاً بما علم من دين الله عز وجل، فلم يكفّر مسلماً من أهل القبلة بذنب ارتكبه.. ابن تيمية الذي قال عنه رئيس القضاء ابن الحريرى: "إن لم يكن شيخ الإسلام فمن هو؟!!.. وقد اعتبره العلماء مجدد القرن الثامن الهجرى لأن علمه وتاريخه وفكره من الشواهد على ذلك، كما شهد ابن دقيق العيد، والإمام الذهبي وغيرهما، ومصفوا علمه بحر لا ساحل له.

ووصفوا علمه ببحر لا ساحل له. ولقد رأى ابن تيمية أن الطلاق ثلاثاً في عبارة واحدة أو في مجلس واحد إنما هو طلقة واحدة.. وأفتى بأن الحشيش أخبث من الخمر وهي مصنوعة من ورق القنب وما شابهها من المخدرات المُسكرة، وقد قال الرسول، صلى الله عليه وسلم: «كل مسكر حرام»، ولم يحدد شكل المسكر ولا هيأته، فالسائل فيه كالجامد.. وأفتى بعدم وقوع طلاق المُكره.. وأن طلاق السكران لا يقع.. وقبول شهادة أهل الذِمة على المسلمين عند الحاجة، وأُفتى للمسلم تبعاً لنهى رسولِ الله بعدم السجود لغير الله أو أن يحنى ظهره أو رأسه لأحد ، أو أن يقبّل يد أحد.. وجواز التيمم مع وجود الماء للوضوء لمن خاف فوات العيد أو الجمعة أو وقت صّلاة أُخرى من الصلوات المكتوبة، وجواز توريث المسلم من الذمي . . والمرأة إذا لم يمكنها الاغتسال في البيت، أو شق عليها النزول إلى الحمام وتكرره لها أن تتيمم وتصلى.. وقصر الصلاة في كل مِا يسمى سفراً.. وكل شرط لا يخالف الشريعة أو مِقصود العقد، واجب الاحترام كاشتراط الزوجة ألا يتزوج عليها، وألاّ ينقلها من بلدها ونحو ذلك... وقال في الحكم عن تقبيل العامة لحجر يقال إن عليه أثر قدم النبي: «ليس أثراً لقدم الرسول ولا لأحد الأنبياء ولا يضاف إلى الشريعة، ولا جواز لتقبيله ولا التمسح به، فلا شيء يقبّل في الأرض ويتمسح به سوى الحجر الأسود، والركنين اليمانيين بالبيت العتيق».

ويعود التتار إلى الشام في عام ١٩٩هـ والشيخ تقى الدين في التاسعة والثلاثين ودمشق مشغولة بالحوار حول صفات الله تعالى والأسماء الحسني، وكان زلزال التتار قد هز البلاد من قبل أن يولد ابن تيمية بسنوات قلائل فقتلوا النساء والرجال والأطفال وشقوا الأرحام ومزقوا الأجنة.. وهكذا التتار الذين ملكوا أرض المسلمين في العراق ثم



إذا ما كان البعض يلصق بـ «ابن تيمية» تهمة التشدد فهو منها براء، ولقد استطاع بعض ذوى الميول والأهواء من الجماعات الإسلامية أن يغيروا في بعض ما قاله الرجل ليستخلصوا من ذلك آراءً وأفكاراً نسبوها فيركوها، وأولوا بعضها إلى فيركوها، وأولوا بعضها إلى غير ما تحمله نصوص هذا الإمام المفترى عليه في عصره وعصرنا نما يحتاج إلى المنصفين الدارسين لتوضيح حقيقة فكره للناس وإنصافه من التهم التي تشوه ذكراه



يقول ابن تيمية: «ليكن أمرك بالمعروف ونهيك عن المنكر غير منكر» ويقول: «ولهذا لا يجوز إنكار المنكر بما هو أنكر منه»، ويقول: «وإذا قوى أهل الفجور حتى لا يبقى لهم إصغاء إلى البر بل يؤذون الناس سقط التغيير باللسان في هذه الحالة وبقى بالقلب»

استولوا على حلب ودمشق وسائر بلاد الشام حتى غزة، وأينما ساروا يفسدون في الأرض بلا رحمة، ويرسل ملكهم «هولاكو» إلى «قطز»، سلطان مصر والشام، سفراءه يحملون الأمر بالتسليم: «فأى أرض تأويكم، وأى طريق ينجيكم، وأى بلاد تحميكم، فما لكم من سيوفنا خلاص»، ويجتمع السلطان بمجلس العلماء وأهل المشورة ليرسلوا ردهم الجماعي بالجهاد الذي أسقط جيش التتار ليلوذ بالفرار.. وها هي غزوة جديدة للتتار في عهد للناصر محمد بن قلاوون، سلطان مصر والشام الذي أفتاه العلماء والفقهاء والقضاة بضرورة قتال التتار إخوان ودواعش القرن السابع الهجرى الذين يدينون بالإسلام لكنهم يعدون من البغاة الواجب

٥ الدرهر

ويطوف ابن تيمية بطرقات دمشق يستنفر الخلق للجهاد وغلق الأبواب بعدما علم أن ولاة الأمر قد سارعوا إلى معسكر التتار الغزاة يعلنون الولاء لسلطانهم «قازان» بحجة أنه سلطان مسلم، ولا يجد «تقى الدين» مفراً من الذهاب إليه على رأس وفد شعبى ليتأثر التترى بهيبة ابن تيمية الشيخ، وكلما ترجم له المترجم عبارة للشيخ يلين معها قلب «قازان» على الرغم من سطوته وجبروته فيقربه له أثناء حديثه معه حتى قرب أن تلاصق ركبته ركبة السلطان المصغى بكل جوانحه ويحصل «تقى الدين» على وثيقة الأمان من «قازان» الذي يطلب من الشيخ الدعاء، فدعا له بقوله: «اللهم إن كنت تعلم أنه إنما قاتل لتكون كلمة الله هي العليا فأن تنصره، وإن كان للمُلك والدنيا فآخذه"، فأمّن السلطان على الدعاء، بل أطلق جميع الأسرى من المسلمين والمسيحيين واليهود تلبية لرجاء الأمان من الشيخ الذي قال في طلبه: إن كلهم من أهل الشام، وهم أهل ذمة، في ذمة الله ورسوله.. ويشهد ابن تيمية بعدها المعركة الفاصلة ضد المغول بعد معركة «عين جالوت» ويشارك في قتال الصفوف.

أما العلماء فقد أقاموا الدنيا ولم يقعدوها عندما أَفَى ابن تيمية بأن الطلاق ثلاثاً في عبارة واحدة هو طلقة واحدة، وأوغروا صدر السلطان الذي أصدر أمره بمنع الشيخ من الفتوى، ثم حبسه في قلعة دمشق، فبدأ آبن تيمية يكتب العلم ويصنفه، ويرسل إلى أصحابه الرسائل، ويقول: «قد فتح الله علىّ في الحصن من معاني القرآن ومن أصول العلم بأشياء كان كثير من العلماء يتمنونها، وندمت على تضييع أكثر أوقاتي في غير معاني القرآنٍ».. وإن كان ابن تيمية لا يحق له الندم فهو أبداً لم يضيع وقته يوماً بعدما بلغت مؤلفاته ٣٥٠ مُؤلفاً كان منها ٦٠ مجلداً وأربع عشرة ربطة كراريس كتبها وحدها في السجن لتظل تراثاً ضخماً تتناقله الأجيال.. وهو الذي جاء في سيل اقواله الحِكم والمواعظ التي منها: «القلب يمرض كما يمرض البدن، وشفاؤه في التوبة، ويصدأ كما تصدأ المرآة، وجلاؤه بالذكر، ويعرى كما يعرى الجسم، وزينته التقوى، ويجوع ويظمأ كما يجوع البدن، وطعامه وشرابه المعرفة».. و«من عرف نفسه اشتغل بإصلاحها عن عيوب الناس»، و«القلوب آنية الله في أرضه، فأحبه إليه أرقها، وأصلبها، وأصفاها».. و «أبعد القلوب عن الله القلب القاسي» و"أعظم الكرامة لزوم الاستقامة" و"خلقت النار لإذابة القلوب القاسية» و «إذا قسا القلب قحطت العين» و«اقتصاد في سنّة خير من اجتهاد في بدعة» و «تأملت أنفع الدعاء فرأيته في الفاتحة في (إياك نعبد وإياك نستعين)» و«الهجر الجميل: هجر بلا أذى، والصفح الجميل: صفح بلا عتاب، والصبر الجميل: صبر بلا شكوى» و «من عمل بما علم، أورثه الله علم ما لم يعلم» و«الرضا.. باب الله الأعظم، وجنة الدنيا، وبستان العارفين».

ولا يبكى شيخنا إلا عند وفاة أمه بعد عودته إلى دمشق من القاهرة بأعوام قلائل، وقد عاشت ترعاه، وتوجهه إلى الرفق في الخصومة، ورحلت وفي قلبها غصّة فقد ظلت تأمل كأم من ابنها نسلاً يجعلها جدة، لكنها كانت تؤجل حلمها متمثلة بحديث الفاروق عمر بن الخطاب «تفقهوا قبل أن تسودوا» بما معناه تعلموا الفقه قبل أن تزوجوا فتصيروا أرباب بيوت فتشغلوا بالزواج والعيال عن العلم.. لقد احتسب الابن أمه عند الله، ولكنه كان كلما عاد إلى البيت ذرف عليها الدموع من جديد حتى لتخضل لحيته التي لم يكن قد عزتها بعد الشعرات البيض.. ويبكى الإمام عندما يُمنع في سجنه عن الكتابة ولا يُترك لديه دواة ولا قلم ولا ورق، فيقبل على التلاوة والتهجد والمناجاة والذكر.. ويمسح دموعه ويعود مبتسماً ليقول: ما يصنع أعدائي بي؟ إن جنتي وبستاني في صدري أين رحت فهي معي لا تفارقني.. إن حبسي خلوة، وقتلى شهادة، وإخراجي من بلدى سياحة»... ويشير إلى سجنه قائلاً: «المحبوس من حُبس قلبه عن ربه تعالى».. ويظل ابن تيمية عامين ممنوعاً من القراءة والكتابة لا يستطيع أن يكتب إلا بالفحم على رقع صغيرة من الورق تُهرَّب إليه! . . ويحتفظ التاريخ بهذه الرقع.. وتفيض روحه في ليلة الاثنين والعشرين من ذي القعدة ٧٦٨هـ وهو يتلو «إن المتقين في جنات ونهر، في مقعد صدق عند مليك مقتدر».. ويسمع الناس بالخبر فتسير من خلفه جنازة حاشدة بلغت خمسمائة ألف مودع وزيادة.. لتتلى بعدها قصائد الرثاء، التي منها ما قاله الشاعر زين الدين الوردى:

تقى الدين أحمد خير جـد خُروق المعضلات به تُخاط ووفى وهو محبوس فريد وليس له إلى الدنيا انبساط ولو حضروا حين قضى لألقوا ملائكة النعيم به أحاطوا فتى في علمه أضحى فريداً وحل المشكلات به يناط ويدعى أهل التطرف والإرهاب بأن ابن تيمية من ممتلكاتهم الخاصة حصرياً بعد إعادة تجهيزه زوراً تبعاً لنظرتهم الضيقة المروعة للبشر، بينما الإمام الجليل الواضح المفترى عليه الذي كان يدعو إلى التسامح والعدل والحوار بالحكمة والموعظة الحسنة "بتاعنا كلنا".

\* نُشر لأول مرة في جريدة الأهرام في مايو ٢٠١٥





شهد العالم، الخميس الماضي، فعاليات مبادرة «الصلاة من أجل الإنسانية»، التي أطلقتها اللجنة العليا للأخوة الإنسانية، المنبثقة عن وثيقة الأخوة الإنسانية من أجل السلام العالمي والعيش المشترك، ودعا إليها فضيلة الإمام الأكبر الدكتور أحمد الطيب، شيخ الأزهر الشريف، وقداسة البابا فرنسيس، بابا الفاتيكان، حيث شهدت المبادرة تفاعلاً عالمياً من القادة والزعماء ورجال الدين والمنظمات الدولية ووسائل الإعلام والمشاهير، معربين عن دعمهم ومشاركتهم في الدعاء والصلاة من أجل خلاص الإنسانية من جائحة كورونا. كانت اللجنة العليا للأخوة الإنسانية قد دعت القيادات الدينية وجموع الناس حول العالم للصلاة والصيام والدعاء من أجل الإنسانية، وأعلن فضيلة الإمام الأكبر وقداسة البابا فرنسيس

وعدد كبير من الشخصيات

الدينية والسياسية والمجتمعية

ترحيبهم ومشاركتهم في هذا



تغطية: مصطفى هندآوي وحسن مصطفى وأحمد نبيوة وحسين عوض الله

# الصلاة من أجل الإنسانية

# استجابة عالمية واسعة لنداء الأخوة الإنسانية

وتحدَّث فضيلة الإمام الأكبر الدكتور أحمد الطيب، شيخ الأزهر الشريف، الخميس الماضى ١٤ مايو، في كلمة له بمناسبة المبادرة التي وحَّدت العالم، داعياً إلى وقف الحروب وإحلال التكافل والتعاون والوحدة في ظِل أزمة فيروس كورونا المستجد، موجها الشكر للطواقم الطبية والعلماء والباحثين حول العالم.

وقال فضيلة الإمام الأكبر: «إننا إذ ندعو العالم للتوجه إلى العلى القدير، والتقرب إليه بالعبادة والدعاء، فإننا- في الوقت نفسه- نستحث في البشرية جمعاء هذه اللُّحمة المشتركة بين أبنائها، ألا وهي لَحْمة الأخوَّة الإنسانية من أجل استعادة اكتشاف قيم العدل والسلام والتعايش والمساواة بين البشر جميعاً»، مشدداً على أن ذلك يتم «باحترام بالغ لخصوصيات العقائد والأديان والشعائر، مع الإيمان التام بأهمية العلم وتقدير جهود الباحثين والعلماء، والثناء العاطر على كفاحهم في مواصلة البحث عن علاج ناجع لإنقاذ البشرية من هذا الوباء».

ودعا فضيلته إلى جعل هذا اليوم «ذكرى محفورة في تاريخ البشرية نستعيدها كُل عام، لننطلق منها نحو عالم تسوده المودة وتعلو فيه ثقافة الاختلاف والتنوع، وتختفي فيه نزعات العنصرية والتعصب وكراهية الآخر، وتصنيف الناس في طبقات متفاوتة على أساس اللونِ والعقائد والأجناس والفقر والغني»، مضيفاً: «ليكن هذا التاريخ الخطوة الأولى في الاتجاه الصحيح على طريق جديد مملوء بالحب والاحترام، وتعاون الإنسان مع أخيه الإنسان في مشهد تتحول فيه المحنةً إلى منحة، ويحل التكافل والتعاون محل

أو مشروع إنساني، فرداً كان أو مؤسسةً، يكافح في هذه المعركة». القطيعة والعدوان». وتابع فضيلة الإمام الأكبر في كلمته: اليكن تاريخاً شاهداً على عزمنا وتصميمنا على وقيف الحروب وسفك الدماء، ليكن تاريخاً نحتفل فيه بـزوال آلام اللاجئين والمهجّرين وضحايا النزاعات، والمظلومين والمغتصبة بلادهم وأراضيهم وأوطانهم ومقدراتهم، وليكن الرابع عشر من مايو تاريخاً لعالم جديد تعلو فيه صناعة السلام

الإخآء البشري من جانبه ألقى قداسة البابا فرنسيس، بابا الفاتيكان، وبابا الكنيسة الكاثوليكية، كلمة في إطار المشاركة في مبادرة «صلاة من أجل الإنسانية»، قال فيها: «جميعنا - إخوة وأُخوات من كل التقاليد الدينية - نتحد اليوم على صناعة السلاح، ويبرهن على قدرتنا على خلق بيئة مشتركة نعيش فيها جميعاً إخوة متحابين»، موجهاً الشكر إلى «كل

من أجل يوم الصلاة والصوم والكفارة، الذي دعت إليه اللحنة العليا للأخوة الإنسانية». وبادر البابا فرنسيس بتوجيه الدعاء ضمن مبادر الصلاة من أجل الإنسانية، قائلاً: «الله يرِحمنا وينهى هذه المأساة، هذا الوباء، وأوبئة الجوع والحرب والأطفال دون تعليم. هذا نطلبه كإخوة وأخوات، الجميع معاً.

«صلاة الأخوَّة» تتصدَّر «تويتر».. وبرج خليفة يتشح بشعار المبادرة

الإمام الأكبر: ينبغي جعل هذا اليوم

ذكرى نستعيدها كل عام لننطلق نحو عالم تسوده ثقافة الاختلاف والتنوع

الأخوة البشرية تصلى معاً».

أصداء الصلاة وكتب عدد من الصحف العربية حول المبادرة العالمية للصلاة من أجل الإنسانية، بعد أن شهدت المبادرة تفاعلاً واسعاً من شخصيات عامة ورجال دين ومنظمات دولية ووسائل إعلام مختلفة، حيث قالت صحيفة «البيان» الأماراتية في افتتاحيتها لعدد الجمعة الماضى: «العالم شهد، أمس، حدثاً تاريخياً فريداً، دعت إليه اللجنة العليا للأَخِوّة الإنسانية، التي تتخذ من الإمارات مقرأ لها، بأداء أول صلاة متعددة الأديان، والتوجه إلى الله لإنقاذ البشرية من جائحة كورونا. فهذا الظرف الصعب كان فرصة للتفكير الجماعي، في ظل وضع مؤلم، له آثار سلبية عديدة على كل المستويات

أضافت الصحيفة: «بغض النظر عن الاختلافات العرقية والثقافية والدينية، فشعوب العالم اليوم مسئولة عن القيام بدورها في مكافحة هذا الوباء، وكبح جماحه، وحماية الإنسانية من أخطاره، فهو واجب شرعي وإنساني، بل تطبيق عملي للأخوّة الإنسانية التي تضعها هذه الأزمة على محك اختبار حقيقي، يكشف عن مدى صدقنا والتزامنا بتعاليمها السامية، نحن في

هذا الظرف معاً، وسوف نتجاوزه معاً». ومن جانبها قالت صحيفة «الاتحاد» الإماراتية، في عدد الجمعة أيضاً: «إن البشرية اتحدت، والفوارق انصهرت، وارتفعت أكف ملايين الناس من كل دين وطائفة وقومية إلى الخالق»، معتبرة أن يوم (١٤ مايو يوم فارق في تاريخ العالم، ونقطة

في الصلاة والدعاء». برج خليفة فيما اكتسى «برج خليفة»، أحد أبرز المعالم السياحية بدولة الإمارات العربية المتحدة والعالم، مساء الخميس الماضي، بشعار «صلاة من أجل الإنسانية» تزامناً مع المبادرة العالمية، حيث أضاء البرج بشعار اللجنة العليا للأخوة الإنسانية، كما تم رسم عبارات مشاركة وتضامن للعالم بكل من اللغتين العربية والإنجليزية بالأضواء أعلى البرج مفادها «من أجل خير البشرية، اليوم

تحول في قادم الأيام إلى مسيرة عالمية

موحدة عنوانها الأخوة والتلاقى والحوار،

ونبذ التعصب والفرقة والكراهية، والتعاون والتعاضد للانتصار على الوباء الذي لا

يُفرق بين أتباع دين، أو جنس أو لون، أو

غنى أو فقير، إنه تاريخ إنساني لتعظيم

قيم العطاء والعدل والمساواة، ووقف وباء

الحرب والقضاء على الجوع»، مضيفة أن هذه الدعوة «جاءت لتوجيه الإمكانيات المادية

والبشرية من أجل إحداث التنمية الشاملة

التي تنفع سكان الأرض، ودعم العلم والعلماء

والباحثين، وتعزيز منظومة التعليم والصحة والغذاء، وضمان مستقبل أفضل للأجيال

المقبلة بترسيخ أهمية العمل الجماعي في

تفاعل عالمي

من جانبها قالت صحيفة «العرب» اللندنية إن «وثيقة الأخوة الإنسانية من أجل السلام

العالمي والعيش المشترك دعوة ملهمة

للإنسانية جمعاء، سيظل مشهدها الحضارى

مُحفوظاً في ذاكرة التاريخ الإنساني العالمي مدى المدمر» مؤكدة أن المبادرة شهدت

«تضامناً رسمياً وشعبياً في مختلف أنحاء

العالم، بدءاً بإعلان الشيخ محمد بن زايد

آل نهيان ولي عهد أبوطبي تضامنه مع

المبادرة ودعمها، وترحيب فضيلة الإمام

الأكبر شيخ الأزهر الدكتور أحمد الطيب، والبابا فرنسيس، بأبا الكنيسة الكاثوليكية،

وتلبيتهما لدعوة الصلاة والدعاء من أجل

ربية . الإنسانية، إضافة إلى التفاعل العالمي الواسع

من القادة والزعماء ورجال الدين والمنظمات

الدولية الذين عبروا عن دعمهم ومشاركاتهم

مواجهة أى تحدٍّ مهما كان صعباً».

أجل أن يرفع الله الوباء» الأكثر تداولاً

نِنضم لشعوب العالم ونرفع أيدينا بالدعاء من

فيما تصدّر هاشتاج «الصلاة من أجل الإنسانية» قائمة الأكثر تداولاً على موقع التواصل الاجتماعي «تويتر» في الإمارات ومصر، وذلك يومى الجمعة والس بالتزامن مع الدعوة التي أطلقتها اللجنة الدولية العليا للأخوة الإنسانية إلى كل شعوب العالم، للصلاة والدعاء من أجل أن يرفع الله الوباء والبلاء عن البشرية، يوم الخميس

صلاة عن بُعْد

وقد أقامت وزارة التسامح الإماراتية مراسم الصلاة من أجل الإنسانية مباشرة عبر «الفيديو كونفرانس»، بالتعاون مع اللجنة العليا للأخوة الإنسانية، حيث تم بث حي للدعاء والصلاة من أجل الإنسانية، بمشاركة عدد من القيادات الدينية والسياسية، داعين الله سبحانه وتعالى أن يساعدنا في كشف جائحة فيروس كورونا، وأن يهدى الإنسانية إلى اكتشاف دواء له، حيث افتتح الشيخ نهيان بن مبارك آل نهيان، وزير التسامح الإماراتي، الصلاة من أجل الإنسانية، مؤكداً أن الأخوة في الإنسانية عامل يوحد كل بنى البشر في مواجهة المخاطر التي تهدد الوجود، راجياً الله أن يقى الإنسانية شر المخاطر والجوائح.

وقد شارك في الصلاة - عن بُعْد - على الهواء مباشرة عبر موقع وزارة التسامح الإماراتية، المستشار الدكتور فاروق حُمادة، المستشار الديني بديوان ولي عهد أبوظبي، والأسقف بول هندر، النائب الأعلى للكنيسة في جنوب المنطقة العربية، والحبر يهودا سارنا، المدير التنفيذى لمركز برونفمان للحياة الطلابية اليهودية، وسورندر سينج كندهارى، رئيس المعبد السيخى غورو ناناك دربار دبي، وماركس أوتس، رئيس كنيسة اليسوع المرمونية في أبوظبي، كما شارك راجو شروف، الممثل الرسمي لمعبد الهندوس في دبي، وأدار جلسة «الصلاة من أجل الإنسانية» الدكتور سليمان الجاسم، نائب رئيس مجلس الأمناء في مؤسسة سلطان بن على العويس الثقافية.



فرد من أفراد الطواقم الطبية، وكل عالم

وعالمة، وباحث وباحثة عن علاج يدفع

عنا غائلة هذا الوباء، وكل صاحب مبادرة،

### رسالة شيخ الأزهر أن «كورونا» تمهِّد لعولمة إنسانية مجرَّدة من المصالح الدنيوية الزائلة

يرى الإعلامي الدكتور محمد سعيد محفوظ أن فضيلة الإمام الأكبر الدكتور أحمد الطيب، شيخُ الأزهر، يجسِّد في كل أفكاره وآرائه تسامح الإسلام تجاه بقية الأديان السماوية، وقال: لمست هذا شخصياً خلال تُحربتي التي أعتز وأفخر بها في تقديم برنامج (الإمام الطيب) خلال مواسمه السابقة، حيث كان يعامل المسيحيين ضمن فريق العمل بكل التقدير، ويحترم أعيادهم، ويوصى بهم خيراً، ولا ننسى أن فضيلة الإمام تعلُّم في الخارج، وترك بصمة مؤثرة بسلوكه في كل من اختلط بهم من أهل الغرب، دون أن يفرض عليهم أفكاره وقناعاته.

وعن الدعوة لإعلاء ثقافة الاحتلاف والتنوع واختفاء العنصرية والتعصب، قال «محفوظ»: نحن في أمس الحاجة لنبذ ثقافة الاختلاف الآن؛ لأن البشرية تواجه عدواً مشتركاً، وإذا لم نتحد للقضاء عليه، فسينال منا، وفضيلة الإمام بفكره الوسطى وثقافته الإنسانية دائماً ما يدعو للنظر إلى الإنسان كإنسان، وليس كمسلم أو مسيحي أو يهودى، وهذا هو جوهر وثيقة الأخوَّة الإنسانية التي أقرها مع بابا الفاتيكان قبل نحو عام ونصف العام، وهذه المحنة التي تمر بها

أحمد الطيب بشأن وقف الحروب وسفك الدماء جاءت في وقتها، إذ إن البشرية بعد أزمة كورونا لن تكون كسابق عهدها.. سيعلم البشر أن مصيرهم واحد، والخطر الذي يتهددهم واحد، وطريقهم للنجاة والخلاص واحد.. عولمة كورونا هي عولمة إنسانية مجردة من المصالح الدنيوية الزائلة، هي عولمة الكفاح من أُجِل البقاء للحفاظ على النفس، التي هي من مقاصد كل الشرائع السماوية، وستكون هذه هي نواة السلام الحقيقي بين البشر، فلن يكون هناك مكان للصراع أو التكالب أو التنافس، مع الانشغال بالهدف الإنساني المشترك، الذي فرضته أزمة كورونا.. ولعل هذه هي

البشرية هي أول اختبار حقيقي لها.

وأشار إلى أن دعوة الإمام الدكتور

حكمة الفيروس.. هو ليس فيروساً لنشر مرض جدید، بقدر ما هو لعلاج أمراض قديمة، تجذرت في نفوس البشر منذ بدء الخليقة. وتابع: من مزايا محنة «كورونا» أنها جَعِلتنا نفكر في الفئات الأُشد احتياجاً، وعلى رأسهم اللاجئون الذين وضعوا مصائرهم أمانة بين أيدينا، وتوسموا خيراً في بلداننا ومجتمعاتنا، والمهجَّرون الذين تركوا ديارهم قسراً، وضاقت بهم



وأخيراً بشأن الحديث عن

د.محمد سعيد محفوظ سبل الحياة.. ورعاية هؤلاء والتكفل

بهم من أركان الدين، وفضيلة الإمام أوضح من قبل أن الزكاة تجوز على ألفقراء من غير المسلمين، فما بالك بالمشردين من اللاجئين

ضرورة إعلاء صناعة السلام على صناعة السلاح، قال محفوظ إن الإمام أحمد الطيب هو رمز لوسطية وإنسانية الأزهر، الذي تتسع ساحاته لمختلف الجنسيات والأعراق، وكل أنشطته تدور حول نشر فكرة السلام والمحبة بين فئات البشر على اختلاف دياناتهم وثقافاتهم، وكل آرائه تدعو لنبذ العنف والتشدد واستخدام القوة لحل الخلافات، وحرصه الدائم

على فتح نوافذ للحوار مع الغرب، وإطلالته من خلال برنامج (الإمام الطيب)، ومشروعه الملهم للأخوة الإنسانية، هما بديل ونقيض الحرب والصراع واستخدام البندقية لفرض نظرية البقاء للأقوى.. بل هو يرى أن البقاء للجميع، والحساب عند الله.. هذا هو ملخص فلسفته وأفكاره. واختتم محفوظ حديثه منوها بأن

كثيرين قد لا يدركون مكانة فضيلة

الإمام الأكبر في العالم، فهو يعامل في الخارج معاملة الملوك والرؤساء إن لم يكن أفضل، ولا يوجد زعيم فى العالم إلا ويكنّ له التقدير والاحترام، وكثير منهم ينحني أمام هيبته ومكانته، وبعضهم يحرص على تقبيل رأسه توقيراً وامتناناً، وهذه المشاهد هي فخر لمصر بلد الأزهر، وفخر للمسلمين الذين يلتفون حول هذه القلعة التنويرية، وهذا يتضح من مدى التفاعل مع منصات الأزهر على مواقع التواصل الاجتماعي من كل بلدان العالم، والتي تعكس التطور في نهج الأزهر في التواصل ونشر الدعوة، خاصة في هذه الأزمة، التي تحتاج لكل المنابر المعتدلة والمؤثرة كي تجمع الناس حول كلمة سواء، وتأخذ بأيديهم، لتعبر بهم من هذا النفق المظلم.

أستاذ علم الاجتماع بجامعة عين شمس، رسالة فضيلة الإمام الأكبر الدكتور أحمد الطيب، شيخ الأزهر، بمناسبة الصلاة من أجل الإنسانية، بأنها جرس إنذار لتصحيح الضمائر وإيقاظها، مطالبة بتكرار ظهوره عبر كل منصة متاحة، وخاصة مواقع التواصل الاجتماعي، التي باتت في أيدى الِجميع، باعتبار ذلك توجهاً محموداً بالحرص على التواصل مع الناس ومساعدتهم للوصول لطريق الصواب وراحة الضمير .

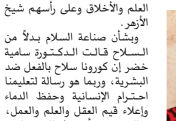
وصفت الدكتورة سامية خضر،

وتابعت «خضر» أن الدين جزء من كيان الإنسان لا يمكن فصله عن السلوكيات الاجتماعية ونراها في أبسطِ شيء، حتى الطفل لو رأى أحداً يفعل شيئاً خطأ يقول له بعفوية: «حرام عليك»، فما بالنا بالخطاب المتزن الذي يأخذنا لأسمى الأخلاق الإنسانية ويعيدنا إلى مرجعيتنا الإسلامية الحنيفة، التي تُقر أن «لكم دينكم ولي ديـن»، بل تحث وتأمر باحترام الأديان الأخرى، بل بالإحسان إلى أصحابها، مُذكِّرةً بقصة الجار الذي كان يضع القذارة أمام بيت النبي (صلى الله عليه وسلم) وكيف كان الرسول يرد بالإحسان لدرجة

د. سامية خضر:

أنه حينما تغيّب جاره عن الإضرار به قلق عليه وزاره حينما علم أنه مريض، مشددة على أن الدين لله، والتفرقة هي التعصب والإرهاب بعینه، ودیننا بریء من هذا.

وفى كل أزمة وقضية اجتماعية محل بحث ترى أستاذ علم الاجتماع ضرورة أن تكون المؤسسة الدينية ورجالها الأفاضل على تواصل دائم مع الناس، وقالت: الدكتور أحمد الطيب مشكور على رسائله، وأتمنى أن يظل على تواصل دائم مع الناس؛ لأنه حان الوقت لفهم صحيح الدين ونبذ الشقاق والفرقة بين البشر، واليقين بأهمية الوحدة واحترام الآخر والتعايش معه في سلام، ونتمنى الاستمرارية بل وتداول أكبر من الناس عبر منصات التواصل الاجتماعي لما يبثه رجال



💸 د. سامية خضر:

رسائل الإمام عبر «التواصل الاجتماعي»

تأخذنا لأسمى الأخلاق الإنسانية

السلاح قالت الدكتورة سامية خضر إن كورونا سلاح بالفعل ضد البشرية، وربما هو رسالة لتعليمنا احترام الإنسانية وحفظ الدماء وإعلاء قيم العقل والعلم والعمل، وبالرغم من أن نبذ العنف ليس بالجديد على دين التسامح، فإنه من المهم التأكيد عليه باستمرار، خاصة من رجل يمثل الأب الروحي للمسلمين في العالم أجمع وهو الدكتور أحمد الطيب.

واختتمت «خضر» حديثها برسالة إلى شيخ الأزهر متمنية منه أن يناقش كل ما يمس الضمير المجتمعي، من شئون وقضايا يومية بدءاً من اللفظ فى الشارع، وشئون المعاملة، وقضايا المخالفات، وشئون التجارة والتداول في ظل الأزمات، وحتى كما تحدث في فيديوهات سابقة له عن الأخذ بالعلم والالتزام بتوجيهات أهل العلم والخبرّة، كمّاً أبدت سعادتها بكلمته السابقة في اليوم العالمي للأخوة الإنسانية الذي شهد صلاة العالم أجمع والتضرع إلى الله من أجل رفع فيروس



# الأزهر

# ردود فعل إسلامية ومسيحية على كلمة الإمام الأكبر والصلاة من أجل الإنسانية

لاقت كلمة فضيلة الإمام الأكبر الدكتور أحمد الطيب، شيخ الأزهر، ودعوته إلى الصلاة من أجل الإنسانية، التي أدِّيت الخميس الماضي ١٤ مايو، إشادات عالمية واسعة من الجانبين الإسلامي والمسيحي، مؤكديِّن أن محنَّة كورونا نجّحت في توطيد العلاقات بين بني البشر دون تفرقةً في اللون أو الجنس أو المعتقد، من أجل التضرع إلى الله لكَشف الغمة، مشددين على تضامنهم مع ما طالب به فضيلة الإّمام الأكبر من ضرورة توقف العالم عن صناعة السلاح والكراهية، وإحلال العدل والسلام؛ لتّنعم الإنسانية بالرخاء والاستقرار.



«صوت الأزهر» رصدت جانباً من تعليقات قيادات كنسية عالمية في الشرق الأوسط، وقيادات أزهرية، على هذا الحدث العالمي في السطور التالية.

قال الدكتور نظير عياد، الأمين العام لمجمع البحوث الإسلامية، إن كلمة فضيلة الإمام الأكبر الدكتور أحمد الطيب، شيخ الأزهر، التي ألقاها الخميس الماضي تزامناً مع الصلاة العالمية من أجل الإنسانية، جاءت جامعة بين فضائل عدة ونصائح كثيرة تنمُّ عن قراءة للواقع واستيعاب للتاريخ ودروسه وأحداثه، وإدارك حقيقى لمآلات الأمور. وأكد الأمين العام لمجمع البحوث الإسلامية أن كلمة فضيلة الإمام الأكبر شخصت الداء ووصفت الدواء، ونبَّهت العالم إلى ضرورة احترام الإنسان أخاه الإنسان، ووجوب عودة الإنسانية لإنسانيتها ليتحقق الخير والسلم والسلام، مؤكداً أنها كلمة كشفت عن ضعف الإنسان وفي

وتابع: «ومن ثم كانت الدعوة إلى إحلال السلام بدلاً من السلاح، والحوار بديلاً عن صوت البنادق والمدفعيات، وإعلاء صوت العقل والحكمة بدلاً من الدماء والدمار»، لافتاً إلى أن كلمة شيخ الأزهر أقل ما توصف به أنها جامعة

وأشِار إلى أنها جمعت جوانب عديدة للخِير، ونِبَّهت على أهمية منع العديد من جوانب الشر، وأكدت أهمية ربط الإنسان بخالقه وحاجته إليه، فضلًا عن هذا أكدت أِهمية الاستفادة من المحن ووجوب الخروج منها متعلمين أن هذا الفيروس كشف عن حاجة البشرية لبعضها. ولفت إلى أن الكلمة ركزت أيضاً على قيمة العلم، وأنه لا

يعادى الدين؛ فلكل منهما دوره، وهوِ دور تكاملي، وظهر ذلك من خلال ثناء فضيلة الامام الأكبر على دور العلماء والباحثين الذين يبحثون في المشارق والمغارب عن علاج لفيروس كورونا، كذلك الكلمة اعترفت بفضل الأطقم الطبية سواء الأفراد أو المؤسسات، كما لفتت الأنظار إلى ضرورة عودة الإنسان إلى إنسانيته، مؤكداً أن تحقيقً هذا يلزم عنه بسط القيم النبيلة والقضاء على الرذائل، ومن ثمَّ فعندما تعود الإنسانية إلى إنسانيتها يعود الحق والخير ويسود العدل ويعم السلم والسلام وينتشر الوئام

من جانبها قالت الدكتورة ثريا بشعلاني، الأمين العامة لمجلس كنائس الشرق الأوسط، إن الدعوة للصلاة من أجل الإنسانية التى دعت إليها اللجِنة العليا للأخوة الإنسانية، برئاسة فضيلة الامام الأكبر أحمد الطيب، شيخ الأزهر، والبابا فرنسيس بابا الفاتيكان، كرَّست مساراً كبيراً من إلتعب والعمل المشترك بين الكنيسة والأزهر، مُؤكدةً أن هذا العمل الطويل جسَّده قامتان عالميتان قاما بكل شجاعة بالتوقيع على هذه الوثيقة، لافتة إلى أننا نعيش فى شرق أوسط يتخبَّط بالإرهاب والتعصب والاضطهادات ليس فقط للمسيحيين بل للمسلمين أيضاً في كل دول العالم، وفي هذا الظرف الذي يعيشه العالم عامة والشرق الأوسط خاصة، إضافة إلى فيروس كورونا، نجد أهمية توقيت التوقيع على هذه الوثيقة كتيار معاكس لتؤكد من قطبين كبيرين للدين الإسلامي والمسيحي أن هذا الأخر ليس له حق الاحترام والكرامة فقط بل هو اخ في

وأوضحت بشعلاني أن انتشار فيروس كورونٍا جاء ليوطد الأخوة بين المسلمين والمسيحيين، ويعزِّز قيم الإنسانية بالشرق الأوسط، موضِحة أن هناك تواصلاً وثيقاً بين مجلس كنائس الشرق الأوسط ودولة الفاتيكان والأزهر الشريف ولجنة الأخوة الإنسانية؛ لتفعيل كل الأطر سالفة الذكر؛ حتى يتم تعزيز وتفعيل مبادئ وثيقة الأخوَّة الإنسانية عِلَى أرض الواقع.

ونوَّهت بأن أكثر من ١٧ مؤسسة دينية إسلامية مسيحية شاركت مع الأزهر والكنيسة في الصلاة من جل الإنسانية، من أجل التوحد في الصلاة والدعاء لله حتى يرفع الوباء ويعم السلام الشرق الأوسط والعالِم عن طريق هذه الدعوة، وعلى كل مسيحي الشرق الأوسط أن يتقاسموا كِل لقمة خبز بين أكثر الناس عوزاً مسيحياً كان أو مسلماً دونٍ تِفرقة فَى اللون أو الجنس أوَّ العرق أو الدين؛ لأننا جميعاً أصبحنا إخوة في الإنسانية متحابين. وأضافت أن مجلس كنائس الشرق الأوسط، منذ يسه سنة ١٩٧٤، اتخذ قراراً بمساعدة جميع الناس دون أي تفرقة دينية أو إنسانية أو عرقية، وأن الأساس هو الاعتراف بالأخوَّة الإنسانية، والوقوف بجانبِ الآخر في كل الظروف، مشيرة إلى أن المجلس أخذ عهداً على نفسه أن تقترن الصلاة بالقول والعمل.

هشاشة الإنسان

من جانبه قال الأب غابي هاشم، مدير دائرة الشئون اللاهوتية والعلاقات المسكونية في مجلس كنائس الشرق الأوسط، إن فيروس كورونا أظهر ضعف الإنسان وهشاشته، كما أنه أظهر هشاشة الأنظمة السياسِية والاقتصادية في العالم، وجاءت الدعوة للصلاةٍ من أجل الإنسانية نتاجاً لوثيقة الأخوة الإنسانية التي وقّعها الإمام



د. نظير عياد: كلمة الإمام الأكبرتنمُّ عن قراءة الواقع واستيعاب التاريخ وأحداثه وإدراك حقيقي لمآلات الأمور



أمين عام «كنائس الشرق الأوسط»: صلاة ١٤ مايو كرَّست مساراً كبيراً من التعب والعمل المشترك بين الكنيسة والأزهر





البشرية تحتاج للتكاتف للقضاء على «كورونا» والمشكلات الأخرى ليعيش الجميع بسلام







الأب غابي هاشم: الصلاة جاءت لإعلاء القيمة الأسمى في الحياة للإنسان



مدير «إيسيسكو»: على البشر التوجُّه في كل وقت إلى خالقهم لرفع الوباء والبلاءعن الإنسانية

الأكبر شيخ الأزهر والبابا فرنسيس، والتي كانت تهدف إلى أن تكوَّن هناك عودة إلى القيمة الأسمى في الحياة، وهو الإنسان.

من أجل التضامن الروحي الذي يتحقق بالصلاة، وهو ما يؤكد أن جميع أتباع الأديان متصلون بالله، وأما الصوم فهو يهدف إلى التحول للتضامِنِ الفعلى في إيجاد المعنى لحياتنا الإنسانية والروحية أولاً، وفعل الخير والمحبة والمشاركة الإنسانية؛ لأن البابا والإمام فهما أننا -يحيينٍ ومسلمين - نعيش في زورقٍ واحد: إما أن نهلك معاً وإما أن ننجو ونحيا حياة هادئة معاً .

ولفت إلى أن هذه الدعوة تسعى أولاً إلى إعادة النظر في الأنظمة السياسية والاقتصادية، ودعوة أعمق في إعادة النظر في النظم الدينية، والتشديد أكثر على الإيمان والحياة الروحية لإعلاء قيمة الحياة البشرية؛ لأن الإيمان هو أسمى وأفضل بكثير من كل المؤسِساتِ ومن كل القوانين، مؤكداً أن يوم ١٤ مايو أصبح يوماً ورمزاً كما طالب فضيلة الإمام الأكبِر شيخ الأزهر وقداسة البابا في كلمتيهما بأن يكون يوماً لاتحاد البشرية حول هذه القيم في مسيرة عودة إلى الضمائر والحياة الروحية والعلاقة الصحيحة مع الله تعالى، والعلاقة الصحيحة مع بعضنا

وتابع: «أظن أن الإمام الأكبر والبابا كانا يخشيان سوء العلاقات بين بني البشر؛ لأنهما يعلمان أن النظام العالمي الحالى لا يولد إلا الثورات والظلم الاجتماعي والإنساني، وهذا ما ظهر جلياً في خطاب شيخ الأزهر ، الذي دعا خلاله إلى تغليب صناعة السلام عن صنّاعة السلاح والكراهية، التي تولد الماسى والكوارث الإنسانية، ولذلك يجب احترام المشاعر الإنسانية والسعى إلى العِيشِ الأخوى المشترك، وهذا لن يكون إلا بالاعتراف أولاً بأننا جميعاً إخوة في الإنسانية أمام الله تعالى» .

من جهته، قال الدكتور سالم بن محمد المالك، مدير عام منظمة العالم الإسلامي للتربية والعلوم والثقافة (إيسيسكو) إن جميع البشر عليهم أن يتوجهوا في كل وقت إلى خالقهم سبّحانه مِن أجل أن يرفع الوباء والبلاء عن البشرية جمعاء، مطالباً الجميع بأن يتوجهوا إلى الله بخالص الدعاء والصلاة والصوم، كل حسب معتقداته وِشريعته، وبأن يجعلوا ١٤ مايو يوماً عالمياً للصلاة من أجل الإنسانية، حتى يرفع الله هذا الوباء، كما دعا بذلك فضيلة الإمام الأكبر خلال كلمته أثناء الصلاة. ضرورة الصلاة

من جهته، قال الأنبا باخوم، النائب البطريركي للكنيسة الكاثوليكية بمصر: "إننا نجتمع تحت رعاية غبطة البطريرك الأنبا إبراهيم إسحق، وبناء على توصية

البابا فرنسيس وشيخ الأزهر مِن أجل الصلاة كي يرفع الرب هذا الوباء عن العالم"، متابعاً: «الكتاب المقدس يحدثنا عن ضِرورة الصلاة، فهي ليست إتماماً لوصية، أو رغبة، بل أصبحت ضرورة لا بديل عنها، مثل ضٍرٍورة الطعام والشراب والتنفس من أجل الحياة»، مضيفاً أن المسيح يجعل من الصلاة ضرورة، ونجد هذه الأرملة التي ليس لَّهَا مَن معين تشعر بِضرورة أن يمنحها القاضى العدالة وينصفها، وإلا انتهى أمرها. وأضاف الأنبا باخوم: «كم من مرات نجد أنفسنا في

هذا الواقع أمام صعوبات، ألم، وباء، ما من أحد قادر أنَّ ينصفنا، الأمر يتخطى قدراتنا ويفوق حدودنا، فأصبحت الصلاة ضرورية، لم تعد رفاهية، أو إتمام شريعة فقط، أو تلبية لرغبة دينية، بل ضرورة»، مضيفاً: «أرى أمامي هذا المشهد: هذا الحمل الذي يجرى ووراءه أسد زائر، لم يعد الجرى هواية ولا رياضة، هو ضرورة». يوم مميز

من جهته، دعا البطريرك الكاردينال لويس روفائيل ساكو، بطريرك الكنيسة الكلدانية بالعراق، مسيحيى العراقُ والعالمُ إلى الاستجابة لدعوة البابا فرنسيس والإمام الطيب شيخ الأزهر، بأن يخصصوا من أوقاتهم وصلواتهم

بها من قبل، وفي سبيل ذلك أضفت اللَّجنة على دعوتها من أول لحظةٍ صبغة العالمية والإنسانية بكل ما تحمله الكلمة من معنى، فدعت البشرية جمعاء دون النظر إلى عرق أو لون أو دين أو لغة، وترجمت الدعوة إلى لغات العالم أجِمع، وأُبرزت الموافقين عليها باختلاف أديانهم ولغاتهم ونوه شعبان بأن المرصد تتبع ما تقوم به الجماعات

كل عام يوماً مميزاً لخدمة الضمير الإنساني. وطالُب البِطريرك المؤمنين في العراق والعالم مس

والاقتصادية والاجتماعية والسياسية.

وَأَمانَ واستقرارٍ وفرح».

علاج له في أقرب وقت.

ولا بين علمائها وجهلائها.

ومسلمين بأن يرفعوا دعاءهم إلى الله من أجل أن يرفع عن

البشرية هذا الوباء الخطير، وينقذها من تبعاته الصحية

وقال: «في هذا الوقت الصعب، تحتاج البشرية،

والعراقيون بشكل خاص، إلى التضامن الإنساني وتكاتف

الجهود، للقضاء على العدو المشترك: فيروس كورونا،

وعلى المشاكل المعقدة الأخرى لكى يعيش الجميع بسلام

ولفت إلى أن جميع المسيحيين التابعين للكنيسة

الكلدانية استجابوا لنداء شيخ الأزهر وبابا الفاتيكان،

وصاموا يوم الخميس الماضى وقدموا فعل الخيرات والتضرع لله كي يرفع الوباء عن الإنسانية جمعاء .

رواية مضادة

من جهته، قال الدكتور حمادة شعبان، المشرف بمرصد الأزهر لمكافحة التطرف، إن كلمة الإمام الأكبر وجُّهت البشرية جمعاء، مسلمين وغير مسلمين في العالم، بجميع دياناتها ولغاتها وأعراقها وأوطانها للصلاة

والتوجه إلى الله ودعائه أن يزيل عن الإنسانية جائحة

وباء كورونا المستجد، وأن يوفق العلماء والباحثين لإيجاد

وأوضح أن هذه الدعوة في حد ذاتها تعد «رواية

مضادة» قوية استطاعت الاشتباك بقوة مع الرواية الضالة

والمضللة التي رَوَّجت ولا تزالِ تُروِّج لها بعض التنظيمات

المتطرفة؛ فدعوة لجنة «الأخوة الإنسانية» نظرت إلى وباء كورونا بوصفه جائحة عالمية عانت منها الإنسانية

جمعاء، فقراء وأغنياء، أفراداً ومجتمعات ودولًا، لم تفرق

بين عامة الشعوب وقادتها، ولا بين عصاتها وأتقيائها،

ولفت المشرف بمرصد الأزهر إلى أن اللجنة العليا رأت

أن طريق الخروج من هذه الجائحة هو الدعاء والصلاة والاصطفاف والتوحد، مع الأخذ بالأسباب في السعى

والعمل الدءوب لإيجاد علاج يُخلص الإنسانية كلها من هذا

الوباء، ويعيد لها الحياة الأمنة المستقرة التي كانت تنعم

المتطرّفة، التي روجت على أبواقها الإعلامية كذباً وجهلاً أن الفيروس وباء وجند من جنود الله سلطه الله على الدول والشعوب، مقسمة العالم إلى دول صليبية ودول روافض ودول يحكمها الطواغيت على حد وصفها، مستثنين أُنفسهم من الإصابة بالفيروس في مشهد ينمُ عن جهل تابعيهم أكثر من جهلهم أنفسهم، مؤكداً أن أهم ملمجٍ من ملامح الشخصية المتطرفة هو عدم امتلاك المتطرف أدنى حد من إعمال العقل والتفكير النقدى الذي يجعل صاحبه يعمل عقله ويمعن نظره فيما يصل إليه من معلومات.

وشدد على أن أتباع التنظيمات المتطرفة يرون بأعينهم ويسمعون بآذانهم أن الفيروس يصيب العالم كله وليس أتباع دين أو عرق معين، وبالرغم من ذلك يصدقونِ أبواق تِنظيماتهم الإعلامية من أن هذا الفيروس يصيب أشخاصاً ودولاً بعينها. وقد جاءت ردود الفعل من هذه الجماعات كما هو متوقع رافضة الدعوة من أصلها،

ولفت شعبان إلى أن كلمة فضيلة الإمام الأكبر والصلاة شهدتا ردود فعل عالمية؛ حيث انعكست أصداء الدعوة على الصَّحَّف الْأجنبية التي تابعتها وتابعت من لبوا نداءها، ووافقوا عليها، مضيفاً: ﴿ فعلى سبيل المثال ذكرت الصحافة الناطقة بالإسبانية أن (مؤتمر الأساقفة الكاتوليك بكوبا) دعا إلى المشاركة في يوم الصلاة من أجل الأزمة العالمية الخطيرة التي أحدثتها جائحة كوفيد

واسترسل : «كما صدر بيان عنِ الكنيسةِ الكوبية أكد علِى الدعوة لِهذه المبادرة، وفي الأرجنتين أصدر المؤتمر لاسقفي الارجنتيني بيانا دعا فيه القادة الدينيين إلى الانضمام إلى الصلاة مِن أجل الإنسانية، كما احتفت صحيفة (هبرالد) الأسبوعية الكاثوليكية الماليزية بالدعوة، وسلَّطت الضوء على الأصداء الواسعة لها. وفي ألمانياً رحب (المنتدى الإبراهيمي) بالدعوة، وذلك على موقعه الرسمي، موضحاً أن الوضع الراهن يتطلب التّضامن والتكاتف بين البشرية جمعاء على اختلاف أديانها وأعراقها، ومشجعاً على ضرورة الوقوف إلى جانب من تأثروا بهذا الوباء خاصة الفقراء».

وأوضح المشرف بمرصد الأزهر: «الأمر ذاته في معظم الصحف الأجنبية، حيث تأبعت الدعوة وأصداءها، والشخصيات العامة والرموز الدينية التي أعلنت مشاركتها في الصلاة مبرزة دور فضيلة الإمام الأكبر الدكتور أحمد الطيب شيخ الأزهر، والبابا فرنسيس بابا الفاتيكانُّ». احتفال بالأخوة الإنسانية

من جهتها، قالت إيميلي طنوس، مسئولة منتدى المسئولية الاجتماعية الديني بمؤسسة أديان، ومنسِّقة دائرة الشئون اللاهوتية في مجلس كنائس الشرق الأوسط، إن ١٤ مايو كان يوم احتفال بالأخوة الإنسانية بامتياز، والتوجه إلى الله في جو من الوحدة العالمية للتضرع والصلاة والصيام وفعل الخير من أجل أن يرفع الله هذا الوباء عن البشر ، والتكافل والتضامن مع ضحاياً

ولفتت إيميلي إلى أن الجميع وقف في هذا اليوم أمام الله تعالى كي يزيح هذه الغمة عن الشرق الأوسط مسلمين ومسيحيين، لافتة إلى أن المؤسسات الدينية في الشرق الأوسط وضعت دعاءً مشتركاً ليقوله الجميع في وقت واحد، الفتة إلى أن هذا اليوم سيكون يوماً للتضامن الإنساني في كل عام، كما جاء في نص كلمة شيخ الأزهر وأضاف الأب غابى أن هذه الدعوة إلى الصلاة جاءت

البعض على أمل التغيير.

الدعاء والتضرع وفعل الخير كي يرفع الله البلاء عن الإنسانية مسلميها ومسيحييها، واعتبار يوم ١٤ مايو من



# أملاً في مدد يأتينا من السماء!

الجوع، ووباء الحرب، ووباء الأطفال الذين

الصدى الواسع الذي صادف الدعوة إلى الصلاة يوم الخميس الماضي، إنما يشير إلى مدى حاجة العالم للسماء، ثم مدى حاجته إلى أن

الَّدعُوة، كما يعرف كل الذين تابعوا أخبارها، كانت اللجنة العليا لتنفيذ أهداف وثيقة الأخوة الإنسانية قد أطلقتها من مقرها في العاصمة الإماراتية أبوظبي، وكانت قد لقيت استجابة عريضة فِي أنحاء الأرض، وكان الإمام الأكبر الدكتور أحمد الطيب، شيخ الأزهر الشريف، في طليعة الذين رحَّبوا بها ، واستجابوا لها ، وشاركوا فيها .. وكذلك فعل البابا فرنسيس الأول، بابا الفاتيكان، ورأس الكنيسة

الكاثوليكية في العالم!. ومع الإمام والبابا سارع عدد كبير من قادة الدول، والملوك، والرؤساء، ورؤساء الوزراء،

وكان مشهداً مهيباً وأنت ترى وتسمع أن الكِل يتجه في لحظة واحدة إلى الله تعالى تضرعاً، لعله سبحانه يرفع هذا الوباء عن الناس!. وكان القاسم المشترك الأعظم بين الإمام الأكبر وبابا الفاتيكان هو الدعوة إلى وقف الحروب والكراهية

والشخصيات العامة إلى المشاركة من أماكنهم..

فَّى كل مكان؛ لأن العالم أحوج ما يكون إلى وقفهما في هذه اللحظات العصيبة!. ومما قاله الشيخ الإمام في كلمته في هذه المناسبة؛ أننا نستحثٍ في البشرية جمعاء اللحمة المشتركة بين أبنائها، من أجل إعادة اكتشاف قيم العدل والسلام والتعايش والمساواة

بين البشر جميعاً! . وعلى حسابه على «تويتر» غرَّد البابا فرنسيس الأول فقال: ليُشفق الله علينا، وليوقف هذه المأساة، وهذا الوباء والأوبئة الأخرى؛ وباء

يفتقرون للتعليم، وكل وباء آخر.. هذا ما نطلبه جميعاً كإخوة! . ونحن ِنذكر أن أنطونيو جوتيريش، الأمين العام للأمم المتحدة، كان عند بدء انتشار فيروس كورونا قد أطلق دعوة عالمية إلى وقف

النزاعات والحروب في مختلف مناطقها حول

ومما يؤسف له أن الولايات المتحدة الأمريكية وقفت في طريق مشروع قرار بهذا الشأن، كان قد جرى عرضه على مجلس الأمن في الأمم المتحدة في نيويورك، واستخدمت واشنطن حق

العالم؛ لأن الأولوية في هذه الأيام لا بديل عن

أن تكون لمحاربة «كورونا» ومطاردته في كل

مع الإمام والبابا سارع عدد كبير من قادة الدول والملوك والرؤساء ورؤساء الوزراء والشخصيات العامة إلى المشاركة من أماكنهم.. وكان مشهداً مهيباً وأنت ترى وتسمع أن الكل يتجه في لحظة واحدة إلى الله تعالى تضرعاً.. لعله سبحانه يرفع هذا الوباء عن الناس

الفيتو الشهير في مواجهة مشروع القرار، وكأن ادارة الرئيس الأمريكي دونالد ترامّب يسعدها أن تستمر الحروب والنزاعات في العالم، ويحزنها أن تتوقف هذه النزاعات والحروب التي تحصد حياة الكثيرين في أكثر من منطقة!!.

لهذا.. جاءت الدعوة من الإمام ومن البابا إلى وقف كل نزاع وإنهاء كل حرب؛ لأن الإنسان لا يحتمل وباءين في وقت واحد، وباء الحرب ووباء كورونا، ولأن الله تعالى لن يستجيب لنا ونحن نتحارب ونتقاتل! .

الصلاة التي قادها الإمام والبابا سوف تظل علامة على الطريق إلى الله في هذه الأجواء التي يعيشها الناس، وسوف يظل كل واحد منا مدعواً إلى أن يقتدى بالرمزين الكبيرين في كلِّ وقت، فلا تنقطع الصلة بيننا وبين السماء أملاً في مدد يأتينا منها!.



# الأزهر ٨

# ٣٦ مليار تفاعل على مواقع التواصل تلبية لدعوة «الأخوَّة الإنسانية»

● الرئيس الإندونيسي: العالم يعيش امتحاناً صعباً . . ولا يجوز أن نيأس أو نتشاءم في مواجهة تلك التحديات

ۚ د. محمود الصاوى: الصلاة من أجل الإنسانية درس للتعايش وتذكير بالمُثل العليا التي جاءت بها الأديان

مشهد تاريخي غير مسبوق سطرته الأخوّة الإنسانية نهاية الأسبوع الماضي، بدعم ومشاركة فضيلة الإمام الأكبر، الدكتور أحمد الطيِّب، شيخ الأزهر الشريف، وقداسة البابا فرنسيس، باباً الكنيسة الكاثوليكية، حيث جسَّد المشهد توحد ملايين البشر في الصلاة والدعاء، كل حسب دينه ومعتقده، من أجل رفع البلاء.

واستجاب الملايين من البشر، متوجهين إلى الله لرفع بلاء فيروس كورونا، وأن يحمى العالم من شروره في يوم الصلاة من أجل الإنسانية، وتفاعل القَّادَةُ السياسيون والدينيون على مستوى العالم، للدعوة التي أطلقتها اللجنة العليا للأخوَّة الإنسانية من أجل التضرع إلى الله بالصلاة والدعاء.

وبحسب الموقع الإلكتروني للجنة العليا للأخوَّة الإنسانية؛ الذَّى أطلقته اللجنة قبل الحدث بساعات، فقد سجلت مواقع التواصل الاجتماعي نحو ٣٦ مليار تفاعل على هاشتاجات المناسبة

ففى إندونيسيا شارك الرئيس الإندونيسى جوكو ويدودو، ورئيس مجلس الشورى، والوزراء، إلى جانب زعماء الأديان الستة في إندونيسيا في مبادرة "صلاة من أجل الإنسانية"، وقال الرئيس الإندونيسي، في كلمة ألقاها أمام عدد من القيادات الدينية، عبر تقنية الفيديو كونفرانس، إن العالم يعيش اليوم امتحاناً صعباً وخطباً شاقاً في مواجهة تحديات فيروس كورونا المستجد، وانتشاره المتسارع في أُكثر من ٢١٣ دولة، وإصابة الملايين حول العالم، مؤكداً أنه لا يجوز أن نيأس أو نتشاءم ونحن في مواجهة تلك التحديات.

كما أكد أن اعتلاء روح الأخوَّة الإنسانية والاتحاد هو القوة العظمى واليقين بأن الله، عز وجل، سيمكننا من التغلب على هذه الجائحة، مشدداً على ضرورة الأخذ بالأسباب الباطنة بجانب الأسباب الظاهرة، وذلك عن طريق التضرُّع الدائم

كما ألقى الدكتور محمد قريش شهاب، عضو مجلس حكماء المسلمين، ووزير الأوقاف الإندونيسي الأسبق، الممثل عن الدين الاسلامي في إندونيسيا، كلمة قال فيها: إن المعاناة التي نعيشها حالياً معروف اسمها، ولكن مجهولة حقيقتها، وهذا يُذكرنا بما يشبه ما وقع في غابر التاريخ، إذ يقول العقلاء من خلق الله، إن الله تعالى قد بُؤاخذ الناس بالبأساء والضراء؛ لعلهم يتضرعون، أى لعلهم يتذللون ويرجعون الى ربهم ويعودون إلى إنسانيتهم، فإن الأنبياء والرسل كانوا إذا حزبهم أمر بمثل ما نحن فيه كانوا، بالإضافة إلى السعى الدءوب من أجل إزالته، كانوا أيضاً يقومون بالصلاة والدعاء إلى الباري، عز وجل، ليزيل جميع الأسباب المؤدية إلى المكروه، وإن الدعاء إحدى الوسائل





د. محمود الصاوى

المنجية لدفع البلاء وحصول المطلوب، وما أكثر الأمور التي وقعت بسبب الدعاء، وكنا نُعدها من المستحيلات، ما أكثر الآمال البعيدة التي صارت قريبةً في متناول الأيدى بسبب الاستغاثة، فالدعاء سلاح لدفع المكروه ووسيلة المؤمنين لجلب المنافع

الأسرة البشرية

كما شاركت الدكتورة أماني برهان، رئيسة جامعة شريف هداية الله الإسلامية الحكومية بجاكرتا، ورئيسة مجلس العلماء الإندونيسي لشئون الشباب والمرأة والأسرة المسلمين وجميع أصحاب الديانات، في الصلاة والدعاء يوم ١٤ مايو الماضي، تلبيةً لدعوة فضيلة الإمام الأكبر شيخ الأزهر، وبابا الفاتيكان، من أجل أن يرفع الخالق جائحة كورونا عن العالم أجمع من أجل الإنسانية وسلامة البشرية.

وقالت أماني إن هذه الدعوة جاءت في وقتها المناسب، بحيث إن أسرتنا البشرية الآن في جميع أنحاء العالم في أمس الحاجة إلى الاتحاد روحياً في التضرُّع إلى الخالق، عسى أن يرفع عن البشرية جمعاء هذه الجائحة في أقرب وقت ممكن. وقالت: كم كان جميلاً ورائعاً أن نرى جميع الناس في العالم على الرغم من اختلاف دياناتهم ومعتقداتهم يتَّحدون روحياً، متضرعين إلى الخالق، سائلين إياه

يرفعها عنهم وعن إخوتهم في الإنسانية في جميع

من جانبه وِجَّه رئيس الاتحاد الأفريقي سيريل رامافوسا كلمةً بمناسبة يوم الصلاة والدعاء من أجِل الإنسانية، ألقاها نائب رئيس مِفوضية الاتحاد الأفريقي، كويسى كوارتى، داعياً الله أن يُعين الإنسانية على مواجهة تحدى فيروس كورونا، وأن يُلهم العقول تجاوز تلك المحنة.

كما نظمت جامعة معدن الثقافة الإسلامية بالهند افتراضياً مجلس الدعاء والابتهال؛ تضامناً مع مبادرة اللجنة العليا للأخوَّة الإنسانية، بمشاركة آلاف من الهنود من أجل التخلص من جائحة كورونا المنتشرة في العالم.

وقال الشيخ إبراهيم الخليل البخارى، رئيس الجامعة، إن المبادرة فرصة سانحة لمختلف الطوائف والأعراق والأديان بالهند، لتتآزر وتتكاتف فيما بينها لأجل الإنسانية، وأن دولة الإمارات العربية المتحدة قد استطاعت من خلال المبادرة توحيد بني البشر حول العالم، بغض النظر عن دياناتهم أو أعراقهم أو معتقداتهم من أجل الدعاء لرفع وباء كورونا المستجد تحت مظلة الأخوَّة

محمد، صلى الله عليه وسلم، في لحظات أشد ما تكون البشرية في حاجة إليها. وبيَّن أن الأخوَّة الإنسانية جزء أساس من بنية هذا الدين وجوهره، ولعل الدعوة التي أطلقها القادة الدينيون؛ الذين لهم دور طليعي يتمثل في متابعة تذكيرالعالم بكل طوائفه ولغاته بالمثل العليا التي جاءت بها الأديان، وسعت لتحقيقها في لحظات تنهار فيها قواعد السلام، وتنفجر فيها شلالات الدماء بمناطق متفرقة من العالم؛ لهي إحياء للقيم العظيمة التي جاء بها الإسلام وبعثِ لترسيخها

الإنسانية، والتفاعلات المتزايدة والتجاوب السريع

من مختلف أرجاء العالم ومن رؤساء الأديان

المختلفة إلى هذه المبادرة، خير دليل على قبول

دستور التعايش

من جهته، قال الدكتور محمود الصاوى، وكيل

كلية الدعوة الإسلامية بجامعة الأزهر، إن دعوة

فضيلة الإمام الاكبر شيخ الازهر الشريف للصلاة من

أجل رفع البلاء، إحياء للأخوَّة الانسانية، وتذكير

العالم بها من جديد بعد أن عصفت به الأهواء

والعداوات، وهي في الوقت نفسه تعكس صورة الإسلام للعالم في طبعته الأصلية والصحيحة، والتي جاء بها وحمل لواءها رسول الإنسانية سيدنا

الشعوب العالمية للنداء.

الرسول، صلى الله عليه وسلم.مختتماً: الصلاة من أجل الإنسانية درس يحث على التعايش، وتذكير بالمثل العليا التي جاءت بها الأديان وسعى لتحقيق قواعد السلام الذي حقق فيه الإسلام السبق بجدارة وامتياز منذ بواكيرالإسلام الأولى، فقد تعايش المؤمنون في أمن وسلام ووئام، وتُسطر بنود المدينة دستوراً يُؤسس لهذا التعايش وتحميه قوة القانون، ولعل قادة الأديان والمؤسسات الدينية الكبرى لهم بالغ الأثر في التخفيف من هذه الاحتقانات، إذا تعاون معهم السياسيون واستمعوا

فى ذات السياق قال الدكتور رسمى عبد الملك، رئيس لجنة التعليم والبحث العلمي ببيت العائلة المصرية التابع للأزهر الشريف، سطرت مبادرة الأخوَّة الإنسانية بقيادة الإمام الأكبر والبابا فرنسيس، اللَّذِين دعوا للصلاة من أجل رفع البلاء عن البشرية أسمى ألوان التعايش السلمي وخطوة عملية لنبذ الخلاف وعدم التمييز؛ لما تحمله المبادرة من قيم روحية واجتماعية وأدبية. لافتاً إلى أن الصلاة المشتركة ولجوء قيادات العالم إلى الله في ظل تلك الظروف لطلب رفع الوباء الذي اجتاح العالم, وحصد أرواح الكثير من الناس رغم تقدم العلم وحداثته، دليل على أن الله يسع الجميع أشراراً وطيبين، وفي الوقت نفسه يجعل الشباب يُدرك أن الله هو مخلص البشرية ومنقذها من

### ﴿ الأزهرفي ذكري النكبة:

# الاحتلال الصهيوني الغاشم حتماً إلى زوال.. وستبقى «القدس» في قلوبنا

🧓 دبلوماسيون فلسطينيون: معالم النكبة لم تنته. . واستغلال «كورونا» لمزيد من التوسع مصيره الفشل

حلَّت، في ١٥ مايو الجاري، الذكرى الـ٧٧ للنكبة الفلسطينية، وإعلان الاحتلال الصهيوني قيام دولته المزعومة على الأراضى الفلسطينية، واحتلال ما يزيد على ثلاثة أرباع مساحة فلسطين التاريخية، وتدمير ٣١٥ تجمعاً سكانياً ، وتشريد حوالي ٨٥ بالمائة من السكان الفلسطينيين إلى الدول المجاورة لفلسطين وبعض الدول الأجنبية.

وأكد الأزهر الشريف، في بيان له، أن هذا اليوم يُمثَل وصمة عار على جبين المجتمع الدولي؛ الذي لا يزال غافلاً أو متجاهلاً حقوق الشعب الفلسطيني في أرضه المحتلة منذ ٧٢ عاماً، وأن العالم بأسره يتحمل المسئولية الكاملة عن إنهاء هذا الاحتلال الصهيوني الغاشم على أرض فلسطين المباركة، ورد الحقوق إلى أصحابها ومحاكمة المحتل الغاصب على جرائمه ضد الإنسانية بحق الشعب الفلسطيني وأرضه ومقدراته ومقدساتنا العربية والإسلامية، وأن القدس ستبقى عربيةً، وستبقى قضيتها في قلوب العرب والمسلمين، وأن كل احتلال وغصب نهايته حتماً إلى زوالٍ مهما

وذكَّر الأزهر في بيانه العالم بما أقدم عليه الاحتلال الصهيوني من تعدِّ على الفلسطينين وأراضيهم بغير حق وبقوة السلاح، ومن انتهاكٍ لحقوق الأسرى فى السجون، وعمليات التهجير والتطهير العرقى ضد الفلسطينيين، والتوسع في بناء المستوطنات، واستغلال الوضع الحالي من تفشي جائحة كورونا في فرض سيطرته على القدس الشرقية، وضم مناطق وأجزاء من الضفة الغربية، مؤكداً أن ذُّلُكُ يُعد تعدياً صارخاً على أراضي الدولة الفلسطينية المحتلة، مشددا على أنّ هذه الخطوات التي تأتي في

طال الزمن واشتد الكرب.



إطار سياسة فرض الأمر الواقع لن تُغيِّر من حقيقة عروبة الأرض، وأن الكيان الصهيوني مغتصب لأراضي الفلسطينيين أصحاب الحق الثابت بحكم التاريخ. من جهتهم أكد دبلوماسيون

فلسطينيون أن الشعب الفلسطيني مازال يُواجه المخططات الإسرائيلية العنصرية التعسفية، وبناء المستوطنات والبؤر الاستيطانية، وشق الطرق الالتفافية عليها، وأعمال القتل وهدم المنازل وقطع الأشجار المثمرة واقتلاع المزارع، ومصادرة الأراضى؛ لتهويد القدس وتغيير معالمها، لفرض أمر واقع على جثث الشهداء وأشلاء الجرحى ونحيب أمهات الأسرى، وبمباركة قوى الشر

ويقول دياب اللوح، سفير دولة فلسطين بالقاهرة، ومندوبها الدائم

للقرار رقم (١٩٤) الصادر عن الجمعية

لدى جامعة الدول العربية، إن إحياء

الذكري الثانية والسبعين للنكبة التي حُلَّت بالشعب الفلسطيني عام ۱۹٤٨م، هي تعبير حقيقي وتأكيد على الالتفاف حول قضيته الوطنية العادلة، التي كانت ومازالت تُمثل القضية المركزية بالنسبة للأمة العربية المجيدة، ودعم حقوقه الوطنية الثابتة والمشروعة في فلسطين، وفي مقدمتها حقه الأصيل إلثابت بالعودة إلى وطنه ودياره التي أخرج منها قسراً عام ١٩٤٨م، تنفيذاً

العامة للأمم المتحدة عام (١٩٤٨). وأشار دياب الى أن الشعب الفلسطيني يبواجه المخططات الإسرائيلية العنصرية التعسفية العدوانية في تهويد القدس والمقدسات ودرتها المسجد الأقصى المبارك، وإغلاق المؤسسات الفلسطينية في القدس، ومن بينها مؤسسة بيت الشرق، ومنع تلفزيون فلسطين

القدس المحتلة، وحصار قطاع غزة، ومصادرة الأراضى وبناء المستوطنات الاستعمارية والبؤر الاستيطانية، وشق الطرق الالتفافية عليها، وأعمال القتل وهدم المنازل وقطع الأشجار المثمرة، واقتلاع المزارع، وأخطرها المخطط الأمريكي الإسرائيلى لضم الضفة الغربية أو أجزاء منها، خاصة الأغوار الفلسطينية وشمال البحر الميت والمنطقة (ج) بالضفة والأراضي الفلسطينية المقام عليها المستوطنات الاستعمارية غير القانونية، وفرض السيادة الْإسرائيلية عليها، بدعم على وسافر من الإدارة الأمريكية؛ تنفيذاً

وأطقمه من حق العمل الإعلامي في

من جانبه يُؤكد الدكتور خالد الأزعر، لما جاء في صفقة القرن الأمريكية الإسرائيلية المرفوضة فلسطينياً المستشار الثقافى السابق للسفارة الفلسطينية بالقاهرة، أن ذكرى يوم وعربياً وإسلامياً ودولياً، والتي النكبة كانت منذ مائة عام وليس تتناقض مع قرارات الشرعية الدولية ٧٢ فقط؛ لأنها كان يُخطط لها ذات الصلة، واتفاقيات جنيف والقانون الدولي ومبدأ حل الدولتين، واتفاق في مخابئ الشياطين المنتصرة في

عام ١٩٦٧م غير منقوصة.

السفير دياب اللوح

د. خالد الأزعر

أوسلو؛ الموقع بين منظمة التحرير

الفلسطينية والحكومة الإسرائيلية

في ١٣ أ ١٩٩٣ في البيت الأبيض،

من السيادة الوطنية الفلسطينية، برأ

وبحراً وجواً، ولن نقبل بإقامة دولة

بغزة ولا بدون غزة، أو بدولة ذات حدود

مؤقَّتةً، ونُوُّكد موقفنا الثابت برفض

المخطط الاستعمارى بالتوطين،

ونحترم سيادة الشقيقة الكبرى مصر

على كامل ترابها الوطني، ونطالب

باحترام الوحدة الجغرافية والسياسية

لأرض دولة فلسطين بكامل خطوط

وشدد دیاب علی رفض أی انتقاصِ

وبرعاية أمريكية.

الحرب العالمية الأولى، والتي فرضت الانتداب الاستعماري البريطاني على فلسطين، وما جاءت به اتفاقية سايكس بيكو ووعد بلفور المشئوم، الـذى بموجبه أعطى من لا يملك لمن لا يستحق وطناً قومياً لليهود فى فلسطين، وأن النكبة معالمها لم تنتهِ بعد، بل تتفاقم مع الزمن ومحاولات الرواية الصهيونية تغيير معالمها، ورغم تشريد أطياف كثيرة من الشعب الفلسطيني من جرائها فإنه مازال الشعب الفلسطيني يحمل هويته ويدافع عنها في كل المحافل الدولية وعلى الأرض، فلم تتوقف المقاومة الفلسطينية يوماً.. نعم مرت بهبوط وصعود إلا أنها لم تتوقف سواء بإثبات الحقوق التاريخية التى تُحاوِل الرواية الصهيونية أن تطمسها، أو بالمفاوضات، وإلى الآن لم تتمكن الحركة الصهيونية من هزيمة الشعب الفلسطيني المكبل الأيدى، ورغم ذلك لم يرفع الراية البيضاء، ورغم ما يُعانيه العالم من جراء جائحة كورونا وانشغاله بها، نرى من يكثف الهجوم على الأرض الفلسطينية لضم بعض الأراضى المحتلة والأغوار الفلسطينية، ومحاولة فرض واقع، إلا أن هذه المحاولات ستبوء بالفشّل وليس هناك اعتراف أو استسلام لهذه

وأوضح الازعر أن الشعب الفلسطيني يمر بشبه أزمة تتمثل في الانقسام، وفي مثل هذه الأوقات عليهم أن يُعيدوا الحسابات، لأن في التفرق فرصة للأعداء أن ينقضوا على أرضنا، بل ويجب عليهم أن يتشبثوا بالوحدة للمحافظة على أرضنا وأعراضنا والتجدِّر عليها مهما كانت الضغوط. وأشار الأزعر الى أن الفلسطينيين

عندما تحل هذه الذكرى يتذكرون عشرات الآلاف من الشهداء والجرحي، فلا تُوجد أسرة فلسطينية لم تتضرر ولم تعان، فمثلا هناك ١،٥ مليون شخص مروا على السجون الإسرائيلية، وهناك من هم في لجوء قسرى، وهناك أسرى، ولكن الكل يشترك في قاعدة واحدة هي المعاناة، وعلى العالم أن ينهى الاحتلال، فمازالت فلسطين هي الدول الوحيدة المحتلة في العالم.



مصطفى هنداوي



وذكر أن القسم يلتزم بالإجراءات الاحترازية لمكافحة العدوى؛ بارتداء الطاقم الطبي للكمامات وأغطية الرأس

والقدم والتعقيم الكامل لغرفة العمليات، وإخضاع

جميع المرضى لفحص درجة حرارتهم وعمل أشعة

مقطعية على الصدر وتحليل كامل لصورة الدم، كأساس

للتأكد من عدم إصابة المريض بفيروس كورونا، قبل إجراء العملية، وفي حالة الشك يتم الاتصال بوزارة

الصحة، كما يتم تقليل عدد الزيارات وعدد الأشخاص

بالقسم والمستشفى، فبمجرد الاطمئنان على وضع

المريض يُسمح له بالخروج، والمتابعة مع المرضى عن طريق الهاتف أو تحديد موعد بالمستشفى.

أحمد.. وشعبان

وتواصلت «صوت الأزهر» مع بعض مرضى القسم..

«أحمد» و«شعبان» خرجا من غرفة الرعاية المركزة

منذ يومين بعد إجرائهما جراحة طارئة لإصابة أحدهما

بصوت خفيض يوضح أحمد محمد عبد الرحمن، ٢٩

عاماً، حكايته أنه أصيب بنزيف بالمخ نتيجة مشادة

بينه وبين صاحب «سايبر» وأبنائه، رفضوا إعطاءه

أمواله المستحقة لديهم، فاعتدوا عليه بضرب رأسه بسنجة حتى فقد الوعى، ونقله أبناء منطقته بمنشية

لاستئصاله، يقول بصوت حزين: "اللحظة دى شعرت

بالعجز.. فكرت في أولادي وزوجتي. مين هيصرف

عليهم لو جرى لى حاجة"، مشيراً إلى أن حالته

النفسية كانت سيئة للغاية، فكان جسمه وصحته هم العائل الأساسي لبيته، وردد قائلاً: «الحمد لله على

مضيفاً أنه لجأ إلى مستشفى الحسين الجامعي بعد

أن تدهورت حالته، موضحاً أنه عانى لمدة أربعة أشهر

من شلل بالجسم أثر على أطرافه وحاسة النطق،

قَائِلاً: «أملى في ربنا كبير إني أرجع لشغلي.. أطباء الأزهر مش مقصرين، أشهد لهم كلهم، حاولوا يخففوا

وقالت مروة جمال، زوجة «شعبان»، إن زوجها

شخصية مكافحة، كان محبأ للحركة والعمل من أجل

بيته وأولاده، مشيرة إلى أنها كانت تعمل «فراشة»

باحدى الحضانات للمساعدة في المصاريف، لكن

توقفت عن العمل بسبب إغلاق الحضانات عندما

أما عن حالتهما الطبية فيوضح الدكتور محمود

رمضان، نائب رئيس قسم المخ والأعصاب بمستشفى الحسين الجامعي، أن الشاب «أحمد» وصل إلى

الاستقبال فاقدأ الوعى وقد أصيب بكسر منخسف

بعظام الجمجمة ونزيف في المخ، تسبب الكسر في

تمزق (وريد الجيب السهمي العلوي للمخ)، الذي يعد واهم وريد دموى من اوردة (الأم الجافية)- الغشاء

المبطن للمخ- المسئول عن تغذية المخ، والذي يعد

«منطقة خطر» على حد قوله، على أثره دخل المريض

على الفور غرفة العمليات، واستغرقت العملية ثلاث ساعات، تم رفع الكسر بمهارة عالية، وترقيع (الأم

الجافية)، منعاً لحدوث نزيف، مشيراً إلى أنهم

قاموا بالعملية باستخدام «تقنية حديثة» تقوم على

استصلاح الشرائح العظمية بالجمجمة، وتوصيلها

بشمع عظمى، لإصلاح كسور الجمجمة، للاستغناء

انتشر فيروس كورونا.

بالمستشفى فأخبروه بتفاصيل

أما «شعبان معبد»، ٣٢ عاماً،

فقد أصيب بورم في المخ، وأخبره الاطباء بضرورة إجرآء عملية

بنزيف في المخ والأخر بشلل بسبب ورم.

ناصر إلى مستشفى الحسين الجامعي.



# بـ«أنامل من ذهب».. أطباء مستشفى الحسين يُعيدون كفّين مبتورتين إلى الحياة

🕸 ماكينة الرى «سحقت» يد «إسلام».. وأطباء الأزهر أعادوها «في ١٠ ساعات»

® «أدهم»: مستشفى خاص طلب ٨٠ ألف جنيه لوقف النزيف فقط.. و«الحسين الجامعي» قام بـ«معجزة طبية» مجاناً

في الوقت الذي يقف فيه جيش مصر وجنوده مرابطين على الحدود لحماية الأرض والنفس، يرابط جيش مصر الأبيض من أطباء وتمريض على ثغور الإنسانية، يواصلون الليل بالنهار من أجل تقديم الخدمة الطبية للمرضى وإنقاذ حياتهم.. واستمراراً لمسيرة الأزهر العلمية والإنسانية والمجتمعية تعمل مستشفياته لتقديم أفضل خدمة طبية لأبناء مصر من مختلف الطبقات والشرائح حتى أصبحت معالم يشار إليها في تخصصات معينة ، وفي مقدمتها مستشفى الحسين الجامعي، الذي أصبح من أهم المستشفيات التي تقوم بعمليات إعادة الأطراف المبتورة مثل أفضل المستشفيات والمراكز العالمية.



«صوت الأزهر» تجوَّلت في المستشفى وتحدثت مع بعض المرضى الذين تم إجراء عمليات طارئة لهم مُؤْخراً؛ لإنقاذهم من موت محقق أو إعاقة تامة.

من داخل قسم التجميل.. يحكى الطفل إسلام مصطفى ربيع، ١٥ عاماً، أنه ذهب لرى أرض والده الزراعية بالقناطر الخيرية، ولكن الطرف الحديدى لخرطٍوم ماكينة الرى، الذي يصل ٍوزنه إلى ١٥٠ كيلوٍ جراماً ، سقط على كف يده متسبباً في بترها ، مشير<sup>ً</sup> إلَى أنه صُدم وأصيب بالذهول عندما رأى يده بهذا الوضع المروع، فظل صامتاً لدقائق ونظره مثبت على يده المبتورة، ثم صرخ حتى جاءه أشقاؤه ووالده لنجدته، قائلاً: "طول الطريق وأنا مصدوم.. مكنتش بفكر غير في إيدى اللي هتروح مني"، مشيراً إلى أنهم بمجرد وصولهم قسم الاستقبال بمستشفى الحسين تم تجهيزه والإسراع به إلى غرفة العمليات، مضيفاً أنه بعد أن زال تأثير البنج واستعاد وعيه بعد الخروج من العملية نظر إلى كف يده وظل يبكي، وحمد الله كثيراً، وأصر على أن يتوضأ للصلاة، قائلاً «كل يوم

ببوس الأرض إن كفي رجع تاني. . وبدعى ربنا.. مكنتش متّخيل إن کفی هیرجع تانی<sup>»</sup>.

ويوضح إسلام أنه الأخ الأوسط لشقيقتين، وأن والدم يعمل مزارعاً ووالدته ربة منزل، مشيراً إلى أنه توقف عن استكمال تعليمه في بداية المرحلة الإعدادية نظراً

لأحوالهم المادية الصعبة، وحاول العمل لمساعدة والده في مصارِيف المنزل، فعمل في ورشة لدهان السيارات، ثم عاملاً بمصنع لصناعة أواني الزرع البلاستيكية، وكذلك كهربائياً إلى جانب مساعدة والده في رعاية

قال الحاج مصطفى، والد إسلام، إنهم اصبيو بالرعب والذعر بمجرد سماع صراخ ابنه، حيث ظل إسلام يردد طوال الطريق: "إيدى ضاعت.. إيدى ضاعت يابا»، وأجابه الأب: «قول الحمد لله.. اللي ربنا هيريده هيكون»، مشيراً إلى أنهم عرضوا حالة ابنه على العديد من المستشفيات لنجدته، أولها مستشفى قليوب ومستشفى الساحل، ثم مستشفى معهد ناصر الذى رشح أطباؤه مستشفى الحسين الجامعي لإتمام العملية، وربطوا يد إسلام لوقف النزيف وأمروهم بالتوجه فوراً إلى الحسين الجامعي، وبعد أن كانت نسبة نجاح زراعة يد إسلام المبتورة ضعيفة جداً تصل إلى ٤٠٪، حسب ما قاله لهم الأطباء بالمستشفيات التي ترددوا عليها، وأن هناك احتمالية كبيرة لدفن كف اليد، قال الأب: «أطباء مستشفى الحسين قالولنا إحنا هنديله فرصته وهنعمل اللي علينا"، موجهاً الشكر لأطباء المستشفى؛ لأنهم كانوا سبباً في إنقاذ ابنه، بفتحهم باب الأمل من جديد

### لحظة ذهول

وفي الغرفة نفسها.. تواصلت «صوت الأزهر» مع المريض أدهم مجاهد، ٢٠ عاماً، الذي يعيش في منزل متواضع إيجار قديم بحي المطرية، ويعد الشقيق الأوسطُّ بين خمسة أبناء، يعمل سائق «توك توك»، ووالدته ربة منزل ووالده موظف بوزارة الصحة.

يوضح «أدهم» تفاصيل حادث إصابة ذراعه بالبتر الكامل، فيقول إن الحادث نتج عن مشادة بينه وبين أحد الأشخاص، حيث تعرضت شقيقته لمعاكسة من أحد الشباب، مما أثار غضبه، وانتهى العراك بينهما بعد تدخل المارة لِلتهدئة.. وفي اليوم نفسه تتبعهم البلطجي مصطحباً عدداً من أصدقائه يركبون «توك توك» حتى وصلوا إلى المنطقة التي يقطن فيها «أدهم»، وانتظره حتى نزل لشراء بعض المواد الغذائية للمنزل، فاعتدى عليه بسكين ضخمة مما أدى إلى بتر ذراعه، مضيفاً أنه في هذه اللحظة حدث له ذهول وتوقف عقله عن التفكير، قائلاً: «الناس خافوا يمسكوا دراعي المقطوع على الأرض، لكن واحد من جيراني هو اللَّي أخد الدراع وحفظه في الكيس بثلج وحط عليه محلول» .

ويضيف أنه كان ينزف بشدة مهرولاً إلى العديد من المستشفيات أملاً أن ينقذوه، أولها مستشفى خاص بمدينة نصر، طلب دفع ٨٠ ألف جنيه تحت الحساب، في مقابل القيام بعملية لوقف النزيف، وأنه لا أمل من إعادة يده المبتورة إلى ما كانت عليه، وأن عليه دفنها!! فترك المستشفى متردداً على عدد من المستشفيات إلى أن وصل إلى مستشفى الدمرداش، حيث نصحه عدد من الأطباء بالإسراع لمستشفى الحسين الجامعي بوصفه متخصصاً وبه فريق طبى متمكن لمثل هذه

ويتابع قائلاً إن أطباء الاستقبال بمجرد أن لمحوا يده مبتورة أخذوه مسرعين إلى قسم التجميل لعمل عملية طارئة له لإعادة تركيبها، قائلاً: «في أقل من نصف ساعة كنت في غرفة العمليات»، مشيراً إلى أنه نِظر إلى يده المبتورة نظرة أخيرة بعين دامعة، قائلاً: «صحيت من البنج.. لقيت دراعي في مكانه.. بكيتِ وحمدت ربنا وكأن روحي ردت في جسمي»، واصفاً العملية بأنها «معجزة»، وأنها كانت سبباً في هدايته، قائلاً: «أنا مكنتش ملتزم في الصلاة لكن بعد اللي حصل لي عاهدت ربنا إن عمري ما هسيب . فرض ولن أترك صلاة»، ذاكراً أنه مع كل صلاة تنهمر



وتابع أنه بمجرد استعادته الوعى بعد العملية تعجب من وجوده بالمستشفى، وسأل أشقاءه المرافقين له د. وائل عياد: حفظ اليد المبتورة بالثلج وسرعة الوصول للمستشفى يساعدان في نجاح العملية بنسبة كبيرة









ويمضى قائلاً: «الحمد لله إن فيه مستشفى زى الحسين الجامعي في مصر.. فهي ملاذ للغلابة.. على الرغم من أن المستشفيات التانية مفيهاش الإمكانيات اللي بمستشفى الحسين.. لكن بيستغلوا الناس». وعن علاقته بالمريض إسلام قال إنهما تقابلا فور

انتهاء «إسلام» من عمليته الأولى الطارئة، محاولاً أن يخفف عنه ويطمئنه، قائلاً: «نفسيته كانت صعبة.. طمنته وقلت له إن كل اللي يجيبه ربنا كويس لو لسه ما أرادش ينقصلنا حتة من جسمنا.. ربنا فوق الكل»، موجهاً الشكر لأطباء مستشفى الحسين على جهودهم في سبيل إنقاُّذهما وفتح باب أمل جِديد لهما ولغيرهما . خطرة جدأ

وعن حالتهما الطبية، يقول الدكتور وائل عياد، أستاذ التجميل ورئيس فريق طوارئ زرع الأطراف بمستشفى الحسين الجامعي، إن المريض (أدهم) حالته كانت «خطرة جداً» لتعرضه لبتر كامل باليد، فكان مهدداً بأن يعيش بلا ذراع، موضحاً أنه تم إجراء عملية جراحة ميكروسكوبية "صعبة جداً" له، حيث بعد تثبيت عظام الذراع، تم توصيل اليد بربط الشرايين والأوردة والأوتار والأنسجة بخيوط جراحية دقيقة جداً، لا تُرى إلا بالميكروسكوب، في قطر الشرايين الدقيق جداً حيث يصل إلى ٢ ملي، كما أن العملية تستغرق ١٠ ساعات، والحمد لله خرج المريض بصحة جيدة وعادت اليد إلى طبيعتها وظهر استقرار بالوظائف الحيوية، التي تعد طفرة في حالته، مشيراً إلى أن حفظ المريض يده المبتورة بكيس به ثلج، ووصوله المستشفى باكراً، ساعدا في أن تكون نتيجة العملية أفضل.

وذكر أن قسم التجميل عامة يستقبل شهرياً ما لا يقل عن ٤٠ حالة من حالات إصابة اليد والأصابع، سواء بتر كلى أو جزئي للأيدى أو الأصابع، وأن القسم يتعامل مع هذه العمليات بمهارة عالية لا تقل عن أي مركز طبى على مستوى العالم، فشباب الأطباء تم تدريبهم على إتمام هذه المهمة على أكمل وجه، وأنه يتابع معهم شخصياً وضع الحالات المرضية «أون لاين»، وإذا طلبوا الاستعانة به لإجراء خطوة ما في العملية لا يتأخر عن أداء واجبه.

وأوضح أنهم بالقسم يتبنون السياسة العامة لوزارة الصحة، من تجنب تكدس المرضى بالغرف، فيتم الاكتفاء بمريضين في الغرفة الواحدة التي تصل سعتها السريرية إلى ٨ أفراد، مع إلزام المرضى بارتداء

الكمامات، والحفاظ على أن تكون المسافات متباعدة بينهم في الغرفة، مع التهوية الجيدة، ويتم حجز المرضى قدر المستطاع بـ«الفترة الضرورية»، فيخرج المريض بمجرد تحسن حالته واستقرارها.

وذكر أن عمليات زراعة اليد مُكلفة في المستشفيات الخاصة، تصل تكلفتها لأكثر من ١٥٠ ألف جنيه، من تكلفة العملية وتبعات ما بعدها، خاصة أنها تحتاج إلى المكوث بالمستشفى ما لا يقل عن ثلاثة أسابيع، لكن مستشفى الحسين الجامعي يجريها بالمجان. إتمام العملية

وأوضح الدكتور عبد الله السعدني، طبيب بقسم التجميل، أحد أعضاء الفريق المشارك في العملية، أن القسم استقبل الطفل إسلام في حالة خطرة، فلم تكن يده مبتورة بسبب آلة حادة، بل الوضع كان أصعب حيث تهتكت و«سحقت» جميع أنسجة وأوتار وشرايين وأعصاب الذراع، فسارعوا لإبلاغ طبيب التخدير وقسم العظام، ودخل المريض غرفة العمليات خلال أقل من ساعة، وقام أطباء العظام بتوصيل العظام بالأسلاك المعدنية، بدأوا كأطباء تجميل استكشاف الجرح، فوجدوا أن المشكلة تكمن في تهتك بالشرايين الرئيسية (٢ شريان) المسئولة عن توصيلِ الدم بالذراع فبدونها «تُموت الذراع»، مشيراً إلى أن اليد كانت متصلة بالساعد مُعلقة بأربعة أوتار (الأوتار القابضة) والتي تسمح لليد بأن تقبض وتمسك الأشياء مما يعنى أن اليد ستحتفظ بشكل أفضل بالوظيفة القابضة.

وتابع أنهم بعد توصيل الشرايين والأوردة، وإتمام العملية بعد عشر ساعات، تم إعطاء المريض محاليل ومسيلات للدم وأدوية، لالتئام الشريان ومنعاً لحدوث تُجلطات، وتمت متابعة المريض للتأكد من عدم قصور الشرايين والأوردة عن دورها، ومع استمرار التغذية الدموية بالذراع، ولكن اليد ظهرت باهتة وليس هناك دم بأطراف الأصابع، واختلفت درجة حرارتها عن درِجة حرارة الجسم، بينما توقف الدم عن السريان بأحد الشرايين الرئيسة باليد بعد ساعتين من إتمام العملية، بسبب التهتك الذي جعل جدار الوريد "خشناً" مما تسبب في حدوث جلطة باليد، وتم استكشاف الجرح بعملية أخرى، استغرقت ثماني ساعات، فوجد أن هناك وريدين وشرياناً رئيساً توقفت عن العمل نتيجة حدوث تجلط وتوقف الدم عن السريان، فتم استئصال الجزء المتجلط الذي يصل طوله إلى ٥ سم، وتعويض هذا الطول بالاستعانة بـ«الأوردة السطحية» بالساق،

مؤكداً أن الحالة مستقرة، وستقوم بأداء وظائفها بشكل أفضل بنسبة ٨٠٪ بعد العلاج الطبيعي. وأيدهما الدكتور أحمد المزين، طبيب العظام المشارك في العملية، موضحاً أن المريضين بعد أربعة

أسابيع من الحجز بالمستشفى وصلا لدرجة مرتفعة من الشفاء، حيث إن حركة اليد والتغذية الدموية جيدة، ولم تتعرض أيديهما إلى حدوث غرغرينا، فمرحلة الخطر مرت بانتهاء أول أسبوع من إتمام العملية، مشيراً إلى أنه يتم عمل أشعة على ذراع المرضى ويدهم داخل وخارج غرفة العمليات، للتأكد من وضع العظام، كذلك يتم متابعة دموية اليد طوال فترة وجودهما بالمستشفى، موضحاً أنه تم إجراء العملية النهائية . «المكملة» للمريضين إسلام وأدهم بترقيع جروح ما بعد البتر، وأنهما بحالة مستقرة. معدل ضخم

ومن قسم جراحة المخ والأعصاب بالمستشفى يقول الدكتور إبراهيم عويس، رئيس القسم، إن القسم يستقبل حالات طوارئ كثيرة، ويجرى عمليات قد تؤثر

على حياة المريض أو إصابته بإعاقة تامة، وكان أكثرها في المدة الأخيرة يتعلق بكسور في الجمجمة ونزيف بالمخ نتيجة حوادث أو خبطِات عنيفة، كذلك أورام بالمخ مسببة للشلل، مشيراً إلى أن القسم يستقبل في حدود ٨ حالات أسبوعياً، وهو معدل «ضخم» لعمليات بجراحة المخ وكسور الجمجمة، ويضيف: «على الرغم من الظروف الصعبة التي نمر بها بسبب انتشار فيروس كورونا فإن الطاقم الطبى بالقسم من نواب وأعضاء هيئة تدريس وتمريض لا يتكاسلون أبدأ عن أداء واجبهم المهني، داعين الله بالتوفيق، وهدفهم الأول هو إنقاذ أرواح المرضي، غير قلقين من العدوي». وعن استراتيجية عمل القسم يقول د. عويس إنه يتابع الحالات المرضية يومياً (أون لاين)، بل يتم عمل لقاءات علمية بنظام «الفيديو كونفرانس» الذي تم تطبيقه بداية الشهر الماضى مع أساتذة القسم وبوجود النواب وأعضاء هيئة التدريس من كبار الأساتذة، لعمل جلسات نقاش حول حالات المرضى الصعبة والطارئة وأخذ رأى جماعي (أون لاين) حول إجراء العملية وخطة العلاج، فيتم عرض الأشعة والحالة الإكلينيكية للمريض بديلا للاجتماع العلمي الأسبوعي للقسم الذي كان يتم قبل أزمة كورونا، مضيفاً أن القسم يتواجد به (النائب) بشكل دائم لاستقبال حالات الطوارئ على

مدار ٢٤ ساعة، واستدعاء عضو هيئة تدريس لإجراء

العمليات الطارئة.

عن الشرائح الصناعية التي من الممكن أن تسبب التهاباً في الَّمخ نتيجة وجودها كجسم غريب، مشيراً إلى أن خطورة العملية كانت تتمثل في عدم السيطرة على الوريد المغذى للمخ منعاً من تمزقه، ولكن الطاقم الطبي تعامل باحترافية في وقف النزيف، واستعاد المريض وعيه تماماً بعد الخروج من العملية، وخرج من المستشفى بعد الاطمئنان على حالته. العامل الزمني الحالات، فإذا حدث تكاسل أو تغافل قد يتوفى المريض أو يُصاب بإعاقة ما في أقل من ساعة ما لم

وأوضح أن العامل الزمني مهم في التعامل مع هذه يتم نجدته، مشيراً إلى أن مريض الطوارئ يدخل غرفة العمليات خلال عشر دقائق أو أقل بعد عمل أشعة مقطعية وأشعة على الصدر والتحاليل الكاملة في وحدة الاستقبال، فهناك تناغم بين فريق كامل مكون من أطباء القسم وأطباء الاستقبال والتمريض، مشيراً إلى أن نجاح عمليات جراحة المخ والأعصاب يرجع إلى مهارة أطباء الأزهر، وبفضل الأجهزة الحديثة المستخدمة في العملية، فيتوفر بالقسم أفضل أجهزة جراحة المخ والأعصاب على مستوى الجمهورية بل والشرق الأوسط.

ونوه بأن عملية وقف نزيف المخ مُكلفة، تصل تكلفتها في المستشفيات الخاصة بين ١٢٠-١٥٠ ألف جنيه شاملة غرفة الرعاية المركزة والأجهزة المستخدمة، وأن عمليات أورام المخ تصل إلى ٢٥٠ ألف جنيه، لكن مستشفى الحسين الجآمعي يجري العملية

بالمجان شاملة المتابعة والعلاج وعمل الأشعة. وعن حالة المريض "شعبان"، يقول الدكتور عبد الله عبد العزيز، النائب بقسم المخ والأعصاب، إنه تم فحصه بالأشعة المقطعية، وتبين أنه يعاني من ورم بالمخ أثر على حركة الجانب الأيمن والنطق، مسبباً له شللاً، ومن هنا تم إجراء عملية جراحية له استغرقت أربع ساعات، بتحديد موقع الورم عن طريق «جهاز الملاح الجراح»، الذي يعد من أحدث الأجهزة المستخدمة بجرحة المخ والأعصاب، ويندر وجوده بمصر، حيث يتيح تحديد موقع الورم حتى يتم فتح موقع الورم بدقة متناهية دون التأثير على المناطق الأخرى الحيوية بالمخ، والأكثر تعقيداً والأكثر خطورة بالمخ، وتمت إزالة عظام الجمجمة ثم الأغشية المحيطة بالمخ، والاستئصال التام للورم بحرص، تجنباً لحدوث نزيف، مشيراً إلى أن الورم بلغ طوله ٥

وتابع: «خطورة الورم تكمن في موقعه بمكان حساس (المخ)؛ فتم أنقاذ المريض بعد أن كان معرضاً للإصابة بشلل كامل أو الوفاة وفقدان الوعي»، مشيراً إلى أن المريض تحسنت حالته بشكل كبير



ھدیر عبدہ



### त्रीतर्द्ध

د.عمار على حسن

### «كورونا» بين الجهل والجسارة

ألم يسمع هؤلاء المتزاحمون شيئاً عِن وباءٍ يحصد بلا رحمةٍٍ؟

يُمكن لمن يسال أن يستدعي بيت شعرٍ يحفظه عن ظهرٍ قلب ليصلح إجابةً هنا، فيردده مرةً أخرى: "ذوِّ العقل يشقى في النعيم بعقله .. وأخو الجهالة في الشقاوة ينعم". وبوسعه أن يصف الذين قد سمعوا وأطاعوا فاعتزلوا الناس، واتخذوا من دورهم سجناً اختيارياً، بأنهم هم العقلاء الحصفاء. فمن

ربما لو تجاسر من يسأل

عنه الكثير ويُتابعون

خطاه السوداء في كل

مكان..وسيفاجئونه

بالسؤال: هل هناك فرق

بين الموت جوعاً أو الموت

مرضاً بوباءِ كاسح؟ قد

يحدِثونه بما يبين أنهم قد

حسبوها جيداً..احتمال

الموتجوعا إن توقفنا نحن

عن الشغل.. أكبر بكثير

من احتمال موتنا بالوباء

هذا الذي يقف في وجه وحش كاسر لا يراه، لكنه يرى ضحاياه واقترب منهم وحدَثهم عن جهلاء متهورون. الوباء .. سيجدهم يعرفون

. لكن هذا الذي أطلق الوصف على الطرفين لم يكلف نفسه عناء سؤال الطرف الذي هجاه، عمًا إذا كان بالفعل جاهلاً أو مستهتراً أو ذاهباً في إيذاء نفسه وغيره دون اعتناءً؟ فمن ينظر طويلاً في وجوه هؤلاء، أو يُراقب أياديهم وهي تتحرك في خفةٍ شديدةٍ اللتقاط الرزق من بين أنياب حياة قاسية، أو ينخطف بصره حينٍ تلمع يتلعثم في الإجابة فيجدهم عيونهم التى تفيض ألقاً وقلقاً فى عينيه، سيبعد عنهم الجهل، حتى وإن كان حظهم من التعليم قليلاً. فمنذ متى كان حشو الرأس بمعلومات يُعطى

وسيفاجئونه بالسؤال: هل هناك فرق بين الموت جوعاً أو الموت مرضاً بوباءٍ كاسجٍ؟ قد يتعلثم في الإجابة، فيجدهم يحدِّثونه بما يبين أنهم قد حسبوها جيداً: احتمال الموت جوعاً إن توقفنا نحن مَنْ نكسب قوتنا يوماً بيومٍ عن الشغل، أكبر بكثير من

وقتها سيجد السائل نفسه يقول لغيره، إن وجده ممعناً في لوم المتزاحمين: من العبث أن نطلب من الناس أن يموتوا جوعاً حتى يتجنبوا الموت بوباء كورونا، والرشد في هذه الحالة هو أن نقول: يستمر من ليس ببيته شيء في النزول إلى عمله، أياً كان، لكن عليه أن يحرص كل الحرص، وهنا يكون من العقل أن نُعلمه جيداً طرق الوقاية، لا أن نلومه، ونقرعه، ونحمله

وقد يجد من ينظر إلى ما يراه من زاوية لا تخطر له على بال، فيسَّأله: ألم تمدك جسارة هؤلاء بشيء من الاطمئنان؟ سيعتبِّر هذا السؤال فيه سخفُ شديدٌ، ولا يُراعى أي مصلحة لهؤلاء المساكين، بل يتعامل معهم كفئران تجارب بطريقة أخرى، لكن سيجد الرد حاضراً لديه: ألم يبلغنا الأطباء بأن هناك من يمرض وهماً، وأن الخوف الشديد يُضعف جهاز المناعة، الذي هو حائط الصد الأول في هذه المعركة، طالما أن العلماء لم يصلوا بعد



من المؤكد أنهم يعرفون، ولو قليلاً، فَمَنْ الذي بوسعه أُن يتفادى سيل الأخبار ؛ الذَّى يتَّدفَّق من الشاشَّات والميكَّروفوناتّ وصفحات الجرائد وأفواه الذين يسمعون ويُشاهدون ويقرأون، ويُثرِثرون ليل نهار؛ عن أولئك الذين يتساقطون في طول الأرض وعرضها. لكن إن كانوا على خبر فلمَ هذا السيل البشرى الذي ينهمر في الشوارع والساحات؟ ولماذا هذه الأكوام الآدميّة التي تتحلّق حول عربات الفاكهة والخضروات في السوق، وحول البضائع في المتاجر؟ ولماذا هذا التدافع في محطات المترو والقطارات الذاهبة إلى القرى والمدن والآيبة منها؟ أجهل هذا أُمّ جسارة؟ هل هو استهتار أم اضطرار؟

وهم يتساقطون، ويرحلون دون وداع؟ وعلى النقيض، سيصف أولئك الذين لا يُبالون بأنهم

مَنْ نكسب قوتنا يوماً بيوم صاحبه التحكمة؟

ليسوا جهلاء إذن، وربما لو تحاسر من يسأل واقترب منهم وحدّثهم عن الوباء، سيجدهم يعرفون عنه الكثير، ويُتابعون خطاه السوداء في كل مكان،

يجيب على الفور: نعم. وهنا سيقول له بكل ثقةٍ: إذن إصرار هؤلاء على استمرار الحياة، ومنعهم الخوف من التسلِل إلى نفوسهم، إما جهلاً أو لامبالاةً أو جسارةً، يجعلهم أقوياء في مواجهة الوباء، ولو إلى حين. سيرفض هذا المنطق كلياً، ويقول: نحن نبحث عن معنى في ركامٍ من العبث، فلو أن الحياة عادلة لوجد هؤلاء ما يبقيهم مكتفين في بيوتهم ولو لأسابيع، حتى يفوّتوا الفرصة على الوباء في اصطياد ضحايا جدد بسهولة.

واجب الوقت.. ومزاعم السفهاء ابتلينا في زمننا هذا في مصر ببعض الذين ملأوا الفضائيات وشغلوا الناس بأهوائهم وبغير علم، مداعبين الجهل، وملاعبين الهوى في قلوب الناس، ومحركين دوافع الانحلال والتحرر في النفوس الأمارة بالسوء، وهم يعلمون في قرارة نفوسهم أن الإسلام يخالف ما يدعون إليه، ويناقض ما يزعمونه، وهم يعلمون ما نعلم أن ديننا هو دين صلاح الدنيا قبل نجاة الآخرة، ورفاهية الناس، ورحمة الإنسانية بكل وسيلة، حتى ضوابط الدين وقواعده التي وضعها للناس وأوجبها على أتباعه هي الأمان للجميع، وعباداته التي فرضها هي عين الراحة في كل وقت وعلى أي حال، خلافاً لهؤلاء السفهاء الذين أعملوا عقولهم القاصرة، المليئة بالهوى، والثملة بخمر العداوة والكراهية، والتي لا تعرف من الكلام إلا ما تشتت به أذهان الناس، وتبلل أفكارهم، وتهز ثوابتهم، وتزلزل معتقداتهم، ولا ندرى وجهاً واحداً للمصلحة في ذلك إلا تنفيذ أجندات خارجية، ونيل مصالح شخصية في وقت شديد وأزمة عالمية يحتاج الناس فيها إلى بث الطمأنينة والحديث في المتفق عليه وما يصلح به حالهم، أما ديننا فهو بخلاف ما يصنع هؤلاء؛ لأنه دين يريح الناس دنياهم برخص فى دينهم بعد معرفة الواقع ودراسته لأنه دين الخالق العليم الحكيم، دين كله يسر جاء لرفع الحرج عن الناس.. بل علا ليختار لهم الأفضل والأجمل والأحسن، ومن الأدلة العلمية والعملية على ذلك، ما علمناه نبينا صلى الله عليه وسلم أن لكل زمان عبادةً هي به أليق، وعملاً هو فيه أفضل، وقربي هي أنسب لحال الناس، وذلك في أحاديث كثيرة رويت عنه

> الإجابة والسؤال واحد! وهي أحاديث ثابتة وصحيحة منها: ما روى عن أبى هريرة - رضى الله عنه - قال: سُئل النبي -صلى الله عليه وسلم: أي الأعمال أفضل؟ قال: «إيمان بالله ورسوله»، قيل: ثم ماذا؟ قال: «جهاد في سبيل الله»، قيل: ثم ماذا؟ قال: «حج مبرور»، ومنها ما روت أم فروة - رضى الله عنها - قالت: سُئل رسول الله - صلى الله عليه وسلم-أى الأعمال أفضل؟ قال: «الصلاة في أول وقتها»، ومنها ما روى عن رجل من خثعم - رضى الله عنه - قال: أتيت النبي

صلى الله عليه وسلم عندما يُسأل عن أفضل الأعمال فتختلف

- صلى الله عليه وسلم- وهو في نفر من أصحابه، فقلت: أنت الذى تزعم أنك رسول الله؟ قال: نعم، قال: قلت: يا رسول الله أي الأعمال أحب إلى الله؟ قال: «الإيمان بالله» قال: قلت: يا رسول الله ثم مه؟ قال: «ثم صلة الرحم»، قال: قلت: يا رسول الله ثم مه؟ قال: «ثم الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر"، قال: قلت: يا رسول الله أى الأعمال أبغض إلى الله؟ قال: «الإشراك بالله»، قال: قلت: يا رسول الله ثم مه؟ قال: «ثم قطيعة الرحم»، قال: قلت: يا رسول الله ثم مه؟ قال: «ثم الأمر بالمنكر والنهي عن المعروف»، ومنها ما روى عن معدان بن أبي طلحة اليعمري - رحمه الله تعالى - قال: لقيت ثوبان - مولى رسول الله صلى الله عليه وسلم - فقلت: أَخِبرنى بِعمل أعمله يدخلني الله به الجنة، أو قال: قلت: بأحب الأعمال إلى الله، فسكت، ثم سألته فسكت فسكت، ثم سألته الثالثة، فقال: سألت عن ذلك رسول الله - صلى الله عليه وسلم - فقال: «عليك بكثرة السجود لله، فإنك لا تسجد لله سجدة إلا رفعك الله بها درجة، وحط عنك بها خطيئة»، وما روى عن عبد الله بن عمر - رضى الله عنهما -أن النبي - صلى الله عليه وسلم - قال: «أحب الناس إلى الله أنفعهم، وأحب الأعمال إلى الله عز وجل؛ سرور تدخله على مسلم، أو تكشف عنه كربة، أو تقضى عنه دَيْناً، أو تطرد عنه جوعاً، ولأن أمشى مع أخى المسلم في حاجة أحب إلى من أن أعتكف في المسجد شهراً، ومن كف غضبه ستر الله عورته، ومن كظم غيظاً ولو شاء أن يمضيه أمضاه؛ ملأ الله

حتى ضوابط الدين وقواعده التي وضعها للناس وأوجبها على أتباعه هي الأمان للجميع.. وعباداته التي فرضها هي عين الراحة في كل وقت وعلى أي حال

قلبه رضا يوم القيامة، ومن مشى مع أخيه المسلم في حاجته حتى يُثبتها له؛ أَثبت الله تعالى قدمه يوم تزلُ الأقدام، وإن سوء الخلق ليفسد العمل كما يفسد الخل العسل»، روى ابن عمر - رضى الله عنهما - أن النبي - صلى الله عليه وسلم -قال: «مِن أفضل العمل إدخال السرور على المؤمن؛ تقضى عنه دَيْناً، تقضى له حاجة، تنفِّس له كربة.. إلخ»، وقد رأينا تفاوت الأفضلية بعد الإيمان بالله؛ فمرة الجهاد، ومرة صلة الرحم، ومرة الحج المبرور، ومرة الصلاة لوقتها، ومرة كثرة السجود، وهو يشمل الفريضة والإكثار من النوافل.. فلمَ هذا؟ ذكر علماؤنا حكماً لهذا الاختلاف وذلك التفاوت وأقرب ذلك ما ذكره ابن حجر العسقلاني فقال: ومحصل ما أجاب به العلماء عن هذا الحديث وغيره مما اختلفت فيه الأجوبة بأنه أفضل الأعمال أن الحواب اختلف لاختلاف أحوال السائلين بأن أعلم كل قوم بما يحتاجون إليه، أو بما لهم فيه رغبة، أو بما هو لائق بهم، أو كان الاختلاف باختلاف الأوقات بأن يكون العمل في ذلك الوقت أفضل منه في غيره، فقد كان الجهاد في ابتداء الإسلام أفضل الأعمال؛ لأنه الوسيلة إلى القيام بها والتمكن من أدائها، وقد تضافرت النصوص على أن الصلاة أفضل من الصدقة، ومع ذلك ففي وقت مواساة المضطر تكون الصدقة أفضل.. لهذا نقول إن الجائحة التي اجتاحت العالم وعمّت الدنيا في زمننا لها في ديننا إجراءات وقواعد تضبط نتائجها وتقلل خسائرها وأهمها الحجر الصحى والنظافة وهي من صميم هذا الدين.. ثم ها هو شهر رمضان جاء وله في الإسلام وعند المسلمين خصوصية كبيرة وطقوس خاصة وعبادات تكثر فيه كقراءة القرآن والصدقات والاعتكاف وكذلك عبادات تختص به كصلاة التراويح.. ومع هذه الجائحة نرى أن أفضل عبادة في هذا الشهر الكريم الصدقات بكل صورها ومعاونة الناس بأى شكل ولو بالكلام الطيب والتوجيه للصالح والخير والتزام ما يقرره أولو الأمر من قواعد لاجتياز هذا آلوباء وإنهاء هذا البلاء وذلك بلا شك

له ثواب أكبر وأجر أعظم لأنه واجب الوقت وعبادته.. ولله

كالمارث

حتی فی زمن «کورونا»

لم تفقد بريقها!

أمرنا رسولنا الأكِرم، صلى الله عليه وسلم، بقبول هدية الله تعالى لنا قصراً في رُباعية السفر؛ تخفيفاً ورحمة ورأفة،

وأهدى معلم الناس الخير لأصحابه وأهدى إليه، وأرشدنا إلى أن الهدية في شريعتنا الغراء مندوب إليها، ومرغب فيها أخِذا

وإعطاءً ما لم تنطو على مفسدة؛ وذلك لما يترتب عليها من آثار

طيبة كتأليف القلوب، وإزالة وحر الصدور، وإذا كان أثر الهدية

يظهر جلياً في المناسبات السعيدة التي قد تعترى الإنسان في

حياته على المستوى الفردى، فما بالنا بمناسبة تجمع قلوب

المسلمين جميعاً على شعور واحد مشترك مرتين كل عام، وهو

الغبطة والفرحة بعيد فطر بعد صيام شهر رمضان الكريم إيماناً

واحتساباً لوجه الله الكريم، أو عيد أضحى في ظل تلبية القلوب

والألسنة، والرحمات المتواترة، والمغفرة المتحققة بعرفات الله،

د. روحية مصطفى الجنش

شوایط

د. محمد عمر أبوضيف

\* عميد دراسات سوهاج السابق







### «اعرف عدوك».. كيف يدرس الصهاينة لغة الضاد؟!

تلعب اللغة دوراً أساسياً في حياة البشر، فهي من أهم الوسائل التي يستخدمها الفرد للاتصال والتواصل مع غيره، ومشاركتهم خبراته. وقد تكون اللغة المشحونة والخطابات الحماسية من أهم مسببات الحروب بين الشعوب والدول، إلا ن اللغة أيضاً هي الأداة الوحيدة لتحقيق السلام؛ حيث تُيَسِّرُ لنا سبل فهم الأخر، وتغيير الصور النمطية السلبية تجاهه، ما يخلق أجواء التفاهم، ومن ثُمّ التعايش السلمي بين البشر. الأهداف النبيلة لتعلم اللغات ليس لها بواكِ في الكيان الصهيوني، الذي يحاول بشتى الطرق اختراق العقول العربية عن طريق صفحات وسائل اجتماعي ناطقة بلغتنا. وتتصيد المنشورات من هنا وهناك لتدس السم في العسل، وتغسل عقول الأجيال الجديدة بخطاب صهيوني يصل إليهم في عقر دارهم، وعلى شاشات هواتفهم المحمولة!

صفحات التواصل الصهيونية باللغة العربية تشرف عليها عدة أجهزة استخبارات كالموساد، وجهاز الأمن العام «الشاباكُ»، وأجهزة الأمن في وزارة الحرب الصهيونية.. وفي سبيل نشر هذه الصفحات تعمل هذه الأجهزة منذ سنوات طويلة على تعليم اللغة العربية للمستوطنين رغم كراهيتهم لكل ما هو عربى! ويعتبر تدريس اللغة العربية لليهود في المدارس الصهيونية إحدى الوسائل التي يتبعها الاحتلال لخدمة الأهداف الاستخباراتية والعسكرية، وذلك بالتنسيق مع وزارة التربية والتعليم ومجلس التعليم العالى اللذين ازداد هتمامهما باللغة العربية في السنوات الأخيرة.

وما يلفت الانتباء أن هدف المؤسّسة الصهيونية من تدريس اللغة العربية ينبع بالأساس من اعتبارات أمنية وليست مدنية أو ثقافية، كما يقول د. محمد أمارة، رئيس قسم اللغة الإنجليزية بالكلية الأكاديمية «بيت بيرل»، ليس للتعرّف على ثقافة الآخر، بل للتعرُّف على العدو. ويقول أحد مفتَّشي اللغة العربية الصهاينة صراحة في سنة ١٩٦١ إنّ دوافع تدريس اللغة في المدارس اليهودية نابعة من دوافع أمنية بالأساس. ولهذا

السبب فقد دُرّست العربية بشكل محدود جداً في المدارس اليهودية، كما أنّ تدريسِها كان اختيارياً حتى سنة ١٩٨٦، والمفارقة في الأمر هو أن الأجهزة الأمنية تحديداً هي التي لعبت الدور الرئيسى في الدفع باتجاه ضرورة تدريس اللغة العربية في المدارس اليهودية لحاجتها للكوادر المهنية التي تقرأ وتفهم اللغة العربية.

مهما تحدثنا عن عسكرة تعليم اللغة العربية في المدارس الصهيونية سيبقى الأمر تحت طائلة العبارة الخالدة «ليس من سمع كمن رأى» . . وفي هذا السياق نقرأ معاً من صحيفة «هاَرتس» جزءاً من تحقيق استقصائي عن طريقة تدريس اللغة العربية في المدارس الصهيونية، جاء فيه أن الجنود الصهاينة بالزي العسكري هم من يشرفون على تدريس اللغة العربية في إحدى المدارس الإعدادية، ويلتزمون بمنهج محدد. يكون الدرس الأول فيه على النحو التالى: «بما أنكم طلاب تدرسون اللغة العربية، نحتاج مساعدتكم في إحباط عملية تفجيرية وصلتنا عنها إنذارات عاجلة». هذا البرنامج

صفحات التواصل الصهيونية باللغة العربية تشرف عليها عدة أجهزة استخبارات كالموساد وجهاز الأمن العام «الشاباك» وأجهزة الأمن في وزارة الحرب الصهيونية . . وفي سبيل نشر هذه الصفحات تعمل هذه الأجهزة منذ سنوات طويلة على تعليم اللغة العربية للمستوطنين رغم كراهيتهم لكل ما هو عربي!

التعليمي بالتعاون بين الجيش والمدارس يهدف لرفع الوعي حول أهمية تعلّم وفهم اللغة العربية لأهداف أمنية! وتتضّمن الدروس أنشطة يكشف فيها الطلاب عن ملابسات عملية فدائية محتملة بالاعتماد على تحليل معلومات باللغة العربية. الخطير في التحقيق الاستقصائي، الذي كتبه محرر التعليم

«أور كشتى» بعنوان «اعرف عدوك»، أن منهج تدريس «اللغة

العربية» لأهداف أمنية وضعه باحثون بقسم دراسات الشرق

الأوسط يعملون في المدارس، وهم بالأساس جزء من وحدة ٨٢٠٠ الاستخباراتية المسئولة عن صفحات التواصل الاجتماعي الصهيونية باللغة العربية. ويستهدف الدرس الأول في الكتيب التعليمي الاستخباري الموجه للمرحلة الإعدادية تحقيق أربعة مهام: كشف مكان التفجير من خلال كلمات متقاطعة باللغة العربية. الحصول على معلومات عن منفذ العملية (له شارب، نظرة حدية

وشعر أسود). تحليل محادثة باللغة العربية تتحدث عن نقل

لأسلحة. كشف توقيت التفجير. بقية دروس الكتاب تركز على تدريس عمليات الاغتيال المعروفة التي نفذها الكيان الصهيوني ويعتبرها مدعاة للفخر. فعلى سبيل المثال هناك درس حول اغتيال أبوجهاد ويحيى عيّاش وقائد حزب الله عباس الموسوى، إلى جانب دروس أخرى عن خطر الأنفاق، وعن مساهمة الاستخبارات الصهيونية في

القبض على أدولف آيخمان، أحد القادة النازيين. طبيعة الدروس، والزى العسكرى الذى يرتديه الجنود القائمون على تدريس اللغة العربية يؤكد الطابع الأمنى الذى يفرض نفسه على تعلم اللغة العربية في الكيآن الصهيوني. ويؤكد أن تعلمها لا يستهدف تعزيز الاتصال والتواصل بين البشر. ويعلمنا أنه في حالة الصراع العربي الصهيوني صارت اللغتين العربية والعبرية جزءاً لا يتجزأ من الصراع. فاللغة ليست معزولة أو منسلخة عن الواقع، بل تستجيب للتغيّرات الطارئة عليه وتتفاعل معها.

وإذا كان خير القرون ارتضوا ما تعارف عليه المسلمون من عادات حسنة أنه عند الله إ حسن، فقد تعارف المسلمون منذ عصور طويلة بعادة مصاحبة للعيد، هي سنة حسنة في وهي سنة حسنة في مقصدها مقصدها ووسيلتها ووسيلتها وأثرها، يهتم بها الصغير وأثرها.. يهتم بها قبل الكبير؛ لأنها وسيلة من وسائل إدخال الفرح والسرور على الصغير قبل الكبير.. طفال المسلمين، خاصة في هذه لأنها وسيلة من وسائل المناسبة، وهذه العادة مشتقة من اسم العيد ألا وهي «العيدية»، وهي إدخال الفرح والسرور بعض النقود التي تُعطى للأطفال على أطفال المسلمين.. خاصة في هذا اليوم، وليست هذه العادة مشتقة مقصورة على الأطفال فقط، بل تعدتهم إلى غيرهم رغبة في من اسم العيد ألا وهي إدراك أثرها الطيب، فقد يعطيها «العيدية».. وهي الزوج لزوجته مودة ورحمة وحسن بعض النقود التي معاشرة، وقد يعطيها الأولاد للآباء والأمهات رفقا ورحمة وخفض تعطى للأطفال خاصة الجناح لهم، وقد يعطيها الأخ في هذا اليوم.. وليست لأخته والعكس توطيدا لصلة مقصورة على الأطفال الأرحام، وكذلك للعمات والخالات، وقد تُعطى شكراً لمن يقوم بإيقاظ فقط.. بل تعدتهم إلى الناس للسحور ضرباً على الدفوف، غيرهم رغبة في إدراك وقد تُعطى لأطفال الجيران وللخادم أثرها الطيب والخادمة؛ وصية رسول الله، صلى

العالم اليوم بوجه عام، ومصرنا الحبيبة بوجه خاص، من أزمة فيروس كورونا المستجد والتي نسأل الله تعالى أن يرفع عنا وعن جميع خلقه هذا الوباء بواسع رحمته وفضله، فإننا نجد أولادنا وأحفادنا يسألون عن «العيدية»، ومقدارها، ومن سيعطيها، وماذا يُفعل بها، حتى قبل انتهاء رمضان المبارك؛ تذكيراً لنا بعادتنا الطيبة المصاحبة لشعائرنا الإسلامية والراسخة في القلوب والعقول، وكأنهم يقولون لنا مهما تعاظم البلاء فلن يُنسينا فرحة استقبال العيد حتى وإن كنا سنستقبله في بيوتنا على أضيق نطاق، لا تظهر فيه غالباً عادة التِزاور واللقاءات الموسعة بين الأهل والأصدقاء والجيران صغيراً وكبيراً؛ فمن قدر البلاء، قدر لنا بفضله صيام رمضان الكريم، وقدر لنا بواسع رحمته عيداً مباركاً يصحبه أمل في غد تزول فيه الأسقام والآلام، وتستقبلنا الحياة من جديد في أفضل حال، فلا يأس ولا قنوت من رحمة الله تعالى، وإن ضاقت اليوم المساجد والحدائق والمتنزهات وأماكن الترفيه عن استقبال العيد بما يليق به شرعاً وعرفاً دفعاً للضرر ما أمكن، فإن قلوبنا تتسع له، فمرحباً بك عيد الفطر المبارك، وكل عام والأمة الإسلامية والعربية بخير وعزة ورخاء وأمن وسلام.

الله عليه وسلم، وعلى الرغم من الظروف الأستثنائية التي يمر بها

\* رئيس قسم الفقه بكلية الدراسات الإسلامية والعربية بنات القاهرة





رجائي عطية.. يكتب:

www.ragai2009.com

### في دوحة الإسلام





نزول القرآن منجماً

ربما يتساءل البعض، لماذا نزل القرآن الكريم منجماً ـ أي على دفعات ـ ولم ينزل مرةً واحدةً؟ وقد بدا للمشركين في الزمن الغابر أن يطرحوا هذا التساؤل بسوء نيةٍ، مع أنهم عاشوا وشاهدوا وعاينوا الظروف الصعبة التي عاشتها الدعوة للإسلام، وما لاقاه الرسول، عليه الصلاة والسلام، والمسلمون، من شنفٍ وصدٍ ونكيرٍ، فضلاً عن الملاحقة والإيذاء والتعذيب، وفي ذلك وحده ـ فضلاً عن غيره ـ ما يجيب على هذا التساؤل إن حسنت النوايا، ولكنها لم تكن

يقول الحق تبارك وتعالى في سورة الفرقان: ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوْلاَ نُزِّلَ عَلَيْهِ الْقُرْآنُ جُمْلَةً وَاحِدَةً كَذَٰلِكَ لِنُثَبِّتَ بِهِ فُؤَادَكَ وَرَتَلُنَّاهُ تَرْتِيلاً ﴾، (الفرقان ٣٢)، ونفهم من هذه الآية الكريمة، أن عاية تنزيل القرآن منجماً تثبيت فؤاد النبي، عليه الصلاة والسلام، وهذا التثبيت ليس هدفاً في لحظة تنقضي الحاجة إليه بعده.. فما كان يلقاه النبي والمسلمون نكيرٌ موصِولٌ، وإيذاءٌ لا ينقطع، وتعذيبٌ تتوالى مشاهده. هنالك يجب أن يكون تثبيت الفؤاد موصولاً، يطمئن الرسول والمسلمين إزاء ما يلاقونه.. ثم إن هذا التثبيت لا ينفصل عن إتاحة التلقِّي التام عن الوحي، وتلقِّي هذا الترتيل الذي يقول الحق سبحانه عنه: ﴿وَرَتُلْنَاهُ تَرْتِيلاً ﴾.

هذا إلى أن الإسلام شريعة كاملة، تتضمّن التوحيد، والفرائض، والأحكام، والعبادات، والمعاملات ـ واستيعاب هذا كله لا تُدركه اللحظة، وإنما يُتاح هذا الاستيعاب، حينما تتنزل الآيات الكريمة متفرقةً، ويتسع الوَّقت والظروف لتحصيلها والتأمل فيها، فضلاً

وهذا الاتصال الدائم بالسماء، على مدى الثلاثة والعشرين عاماً، اتصالٌ مِطلوبٌ للداعِي وللدعوة، وللمخاطبين بها.. هذا الاتصال الدائم أنْسٌ موصولٌ، وعمارٌ للقلوب والأفئدة والعقول.. لا يُغنى في تحقيقه نزولَ القرآن دفعةً واحدةً، وإسدالَ الستار بعد نزوله، لينقطع الوحى، وينقطع اتصال الداعي والدعوة، هذا الاتصال الحيّ

ثم إن ذلك يقتضيه أيضاً إتاحةُ الفرصِة للمخاطبين لتلقِّي هذه الأحكام العظيمة على مَهْلِ، واستيعابِها والتفطُّنِ لمغزاها ومراميها، وحفظِها في القلوب وألعقول.

يقول الحق، عن وجل، لرسوله المصطفى، عليه الصلوات: «وَقُرْآناً فَرَقْنَاهُ لِتَقْرَأُهُ عَلَى النّاسِ عَلَى مُكْثٍ وَنَزَلْنَاهُ تَنزِيلًا»، (الْإِسْراء ١٠٦)، والمُكُنُّ هو التؤدةُ والمَهْلُ والأناةُ في غير عجَلة. وقد كان من أثر هذا أن استقر القرآنُ في القلوب، واستوعبته العقول، وحفظته الصدور.. وقد حفظه المسلمون وصانوه ليبقى

خالداً ومأدبةً للعالمين إلى يوم الدين.

من كنوز القرآن ورحمات الرحمن الرحيم تروى سورة الأُعراف بالقرآن الكريم، ما كان من أمر قوم موسى، عليه السلام، حين غاب عنهم أياماً، فعاد ليجدهم قد اتَّخذوا من بعده عجلاً صنعوه من خُليّهم وجسّدوه، ليكتشفوا أنه لا يُكلّمهم . ولا يهديهم سبيلًا، فَيُسقَطُ فَي أيديهّم، ويرون أنّهم ضلُوا ضِلاٍلاً بعيداً، فلما رجع موسى، عليه السلام، إلى قومه غضبانَ أُسِفاً، ونهرهم بئس ما قاموا مقامه من بعده، بأن أخذتهم العَجَلةُ فتُركوا أُمر ربهم، وألقى موسى الألواح المكتوب فيها التوراة، وأخذ برأس أخيه هارون يجرُّه ظَناً بأنه قُصِّر، فسأله أُخوه أَلاِّ يتعجّل، فُقد استضعفوه وكادوا يقتلونه، فسأل موسى ربه أن يغفر له ولأخيه، وأن يُدخلِهما في رحمته وهو أرحم الراحمين، وسأل ربه، سبحانه وتعالى، ألَّا يأخذهما وقومَهُ بما فعله السفهاء منهم، وأن يغفر لهم ويرحمهم، وسأل ربه، جل وعلا، أن يكتب لهم في الدنيا معيد حُسْنةً، وفي الآخرة الجنة، لأنهم تابوا وهادوا ورجعوا إليه.

تقول الآيات الكريمة: «وَاكْتُنْ لَنَا فِي هَذْهِ ٱلدُّنْيَا خُسَنَةً وَفِي الْاَخْرَةِ إِلَّا هُدُنَا إِلَيْكَ قَالَ عَذَابِي أُصِيبُ بِهِ مَنْ أَشَاء وَرَحْمَتِي وَسِعَتْ



كُلِّ شَيْءٍ فَسَأَكْتُبُهَا لِلَّذِينَ يَتَّقُونَ وَيُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَالَّذِينَ هُم بِآيَاتِنَا يُؤْمِنُونَ. الَّذِينَ يَتَّبِعُونَ الرَّسُولَ النِّبِي الأَمِّي الَّذِي يَجِدُونَهُ مَكْتُوبًا عِندَهُمْ فِى التَّوْرَاةِ وَالإِنْجِيلِ يَأْمُرُهُمَ بِإِلْمَعْزُوفِ وَيَنْهَاهُمْ عَنِ الْمُنكَرِ وَيُحِلُ لَهُمُ الطَّيْبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ ٱلْخَبَآئِثُ وَيَضَعُ عَنْهُمُ إِصْرَهُمُ وَالْأَغْلَالَ الَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ فَالَّذِينَ آمَنُواْ بِهِ وَعَزَّرُوهُ وَنَصَرُوهُ وَاتَّبَعُواْ

الإسلام شريعة كاملة.. تتضمَّن التوحيد والفرائض والأحكام والعبادات والمعاملات.. واستيعاب هذا كله لا تُدركه اللحظة.. وإنما يُتاح هذا الاستيعاب حينما تتنزل الآيات الكريمة متفرقة.. ويتسع الوقت والظروف لتحصيلها والتأمل فيها.. فضلاً عن تحصيلها

فإن الذين آمنوا بالرسول ووقروه ونصروه واتبعوا النور الذى أنزل معه هم المفلحون الفائزون. \*\*\*

ويسبحون بحمده: «ربنا وسعت كل شيء رحمةً وعلماً». ۗ بسم الله الرحمن الرحيم: «الَّذِينَ يَحْمِلُونَ الْغَرْشَ وَمَنْ حَوْلَهُ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَيُؤْمِنُونَ بِهِ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلَّذِينَ آمَنُوا رَبِّنَا وَسِغْتَ كُلَّ شَيْءٍ رَّخْمَةً وْعِلْماً فَاغْفِرْ لِلَّذِينَ تَابُوا وَاتَّبَعُوا سَبِيلُّكَ

وَقَهِمْ عَذَابَ الْجَحِيمِ»، (غَافر ٧) من مظاهر رحمته، سبحانه وتعالى، أنه هيّأ لنا أسباب الحياة، وسخّر لنا الشمس والقمر، وجعل لنا الليل سكناً والنهار معاشاً، وخلق لنا من أنفسنا أزواجاً؛ لنسكن إليها، وجعل بيننا مودةً

النُّورَ الَّذِي أُنزلَ مَعَهُ أَوْلَئكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ»، (الأعراف١٥٦- ١٥٧)، رغم فداحة الُخطأ، وما طُوى عليه من ضلال مبين، يستوجب العذاب الذي يُصيب به سبحانه مَنْ يشاء، تُبدى الآيات أن الحق، جل وعلا، عطف يقول: "وَرَحْمَتِي وَسِعَتْ كُلِّ شَيْءٍ".. يكتبها سبحانه وتعالى للذين يتقون، ويؤدون الزكاة، والذين هم بآياته يُؤمنون، ويتبعون الرسول النبي الأمِّي الذى يجدونه موصوفًا عندهم في التوراة وفي الإنجيل، يأمرهم - عليه الصلاة والسلام - بالمعروف، وينهاهم عن المنكر، ويحل لهم الطيبات، ويُحرم عليهم الخبائث، ويضع عنهم ثقلهم والأغلال التى كانت عليهٍم،

الله جل جلاله هو الرحمن الرحيم، المنعم بجلائل الخيرات والنعم، ما من مخلوق ولا موجود في الأرض ولا في السماء إلَّا وغمرته رحمته الواسعة.. ويقول الذين يحملون العرشِ من حوله

ورحمةً.. وهو، تبارك وتعالى، يغيث عباده، ويُفرّج كربهم، ويرزقهم، ويغفر لهم، ويتوب ويصفح عمًا فرط منهم لمن تاب وأصلح، ويأمر نبيه المصطفى، عليه الصلوات، أن ينبِّيِّ عباده بأنه

«وَمَا أُرْسَلْنَاكَ إِلاَّ رَحْمَةً لِّلْعَالَمِينَ»، (الأنبياء ١٠٧). رحم به سبحانه وتعالى العقول والقلوب والنفوس والأرواح، بهدايتهم إلى العلم بعد الجهل، وإلى الحق بعد الباطل، وإلى العدل بعد الظلم والطغيان، وإلى النور بعد دياجير الظلام والضلال. إنه عليه الصلاة والسلام «الرحمة المهداة»، رسولٌ من الرحمن الرَحيم الذي وسعت رحمتُه كلّ شيء، ووعد الّذينَ آمنوا واتقواً وآمنوا برسوله، أن يُؤتهم «كفلين»؛ أي نصيبين من رحمته، ويجعل لهم نوراً يمشون به، ويغفر لهم ذنوبهم، سبحانه الغفور

هو الغفور الرحيم. "نَيِّيَءْ عِبَادِي أُنِّي أَبًا الْغَفُورُ الرّحِيمُ"، (الحجِر ٤٩)، ومِن رحمته،

عز وَجِل ، بعباده ، أن أرسل إليهم صفيّه الأميّن رحمةٌ للعالمين:

Email: rattia2@hotmail.com

ُوفَى بشارة ربانية للمؤمنين: (لَقَدْ جَاءكُمْ رَسُولٌ مِّنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمْ حَرِيصٌ عَلَيْكُم بِالْمُؤْمِنِينَ رَؤُوفٌ رَحِيمٌ» َ، (التوبةَ ١٢٨).صدق الله العظَيم عثمان بن مظعون الراضي بجوار ربه

تعالوا معاً نطوف ببعض سيرة الصحابي الجليل، عثمان بن مظعون، الراضى بجوار ربه.. كان رضى الله عنه أحد السابقين إلى الإسلام، ولكنه قَبل تحت وطأة التعذيب والكيد والتنكيل والملاحقة، أن يدخل في جوار الوليد بن المغيرة؛ ليرد عن نفسه

بيد أن نفسه جعلت تراجعه وتُحاسبه ـ كيف يرضى لنفسه بجوار مشرك، بينما إخوانه في الإسلام يُلاقون العنت والبلاء؟ منذ الصباح أسرع إلى الوليد بن المغيرة في منتدى قريش بظاهر الكعبة، وبادره بأن ذمته قد وفّت، وبأنه قد ردّ إليه جواره، ولكن

الوليد جعل يُراجعه، ويسأله لمَ يا عثمان : لَمَ يا ابن أَخَى ! هل آذاك أحدٌ من قومي؟! فيرد عليه عثمانٍ في رويّةٍ ويقينٍ. لا والله، ولكني أرضى بجوار

ربى، ولا أريد أن أستجير بغيره. وذهب معه ليعلن رد الجوار إلى القرشيين في صحن الكعبة، فأخذوا يسخرون منه ومن دينه، حتى قال له لبيد بن ربيعة: وكل نعيمٍ لا محالة زائل .. فما ملك عثمان أن يجيبه: كذبت! نعيم

انطلق لبيد يُحرِّض القرشيين عليه، فيُواسيه أحدهم بأن ابن مظعون مجرد سفيه فارق دينهم ودين آبائهم. فرد عليه عثمان بما يستحقه، هِنالك تكأكأ القرشِيون على « عثمان بن مظعون » . يُوسعونه ضرباً وإيذاءً حتى فقأ أحدهم عينه، وجعلوا يتضاحكون من إصابته شامتين يقولون: «لعل صاحبه يأتي له بعينِ بدل العين

بينما وقف الوليد بن المغيرة، يُظهر العطف والشفقه، ويُبطن الشماتة، ويُحاول أن يُخِفيها، ويقول لعثمان: أما والله يا ابن أخى لقد كانت عينك عمًا أصابها لغنية، لقد كنت في ذمةٍ منيعةٍ! ويدعوه للعودة إلى جواره.

ولكن «عثمان» يجيبه: «إنى لفي جوار مَنْ هو أعز وأقدر يا أبا عبد شمس! إنني في جوار الله!

الدنيا لمن أرادها وانصرف إليها وأقبل عليها، والآخرة لمن اتقى واتجه بتقواه إلى ربه سبحانه وتعالى.. وصدق جل علاه إذ يقول فَّى قَرَانه المَّبيِن ۚ ( وَهَمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا إِلاَّ لَعِبٌ وَلَهْوٌ وَلَلدَّارُ الآخِرَةُ خَيْرٌ لِّلَّذِينَ يَتَّقُونَ أِفَلاَ تَعْقِلُونَ» ، (الأنعام٢ ۗ٣) . ً

"وَمَا هَذِهِ الْحَيَاةُ الدُّنْيَا إِلاَّ لَهْوٌ وَلَعِبٌ وَإِنَّ الدَّارَ الآخِرَةَ لَهِيَ الْحَيَوَانُ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ»، (العنكبوت ٦٤).

• من الحكم العطائية:

«ما بسقت أغصان ذل إلّا على بذر طمعٍ» • رحمات ربك تُحيط بعبده الذي حفظ مقامه عنده ولم يفارق

رحاب طاعته إلى أن يجيء يومه، فذلك الذي يأتيه الله تعالى بسلام الدنيا ونعيم الآخرة.

معاله الكلي

مختار محمود



### الإمام الأكبر والعصر الذهبي للمرأة

إن ما يقوم به الأزهر الشريف، ممثلاً في شيخه الوقور الدكتور أحمد الطيب، حفظه الله، من دعم وتشجيع للمرأة الداعية، وتوفير المناخ المناسب لطرح قضاياها ومستجدات العصر مع تطور المجتمع، دون مساس بالثوابت، لَيستحق كل إكبار وتقدير؛ ليكون الهدف عودة الفكر لصحيح الدين وزيادة الوعيُّ بدور المرأة في المجتمع، وأنها لم تخلق فقط للإنجاب، إنما دورها أعظم شأناً: إنها آلأم والمعلمة والعالمة. إن الله في كتابه الحكيم ساوى بينها وبين الرجل في الحِقوق والواجبات، قَإِلَ تَعَالَى: «وَمَن يَعْمَلْ مِنَ الصَّالِحَاتِ مِن ذَكَرِ أَوْ أَنثَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ ـ فَأُولَئِكَ يَدْخُلُونَ الْجَنَّةُ وَلَا يُظْلَمُونَ نَقِيرًا"، والعمل الصالح هُو كُلُ عمل نافع يحبه الله.

إذن لا فرق بين ذكر وأنثى، وقد جعل الله المرأة مساوية للرجل في الولاية في قوله تعالى: «وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أُولِيَاءُ بَعْضٍ»، وقال الرسول (صلى الله عليه وسلم): «النساء شقّائق الرجال»، والشقيقة: النِّصْف. وقد منح الله المرأة عقلاً لا يقل رجاحةً عن عقل الرجل، ولا نبتعد كثيراً، فهذه عائشة (رضي الله عنها) كانت تجالس النساء والرجال على السواء، قال عنها رسول الله (صلى الله عليه وسلم): «خذوا نصف دينكم عن

وفي عهد الخلفاء الراشدين وما بعده كانت تُعقد مجالس للنساء يشاركن في الدعوة والفتوى، وفضيلة الإمام الأكبر يُطبّق الفكر الإسلامي الذي أنصف المرأة وأعزها وأكرمها، بعد أن كان الجاهلي يدفنها حية في التراب، إنه - جزاه الله خيراً -بتكريمه للمرأة، وتحصينه إياها بالفتاوي التي تعطيها حقها في التعليم وممارسة العمل كداعية، لَيثبت أنه حريص على تطبيق شرع الله في الأرض؛ فإن تعميرها لا يكون إلا ببذل الجهد والعمل من الجنسين على السواء كل حسب مقدرته وعلمه.



نتفق مع فضيلة الإمام الأكبر في أن المرأة نصف المجتمع.. ولا يعقل أن ينهض المجتمع بنصفه من الرجال فقط.. إن التنمية لا تتم إلا بجهد الطرفين معاً خاصة أن الحياة الآن وفي هذه الظروف الحالكة التي تمر بها البلاد تحتاج لكل يد تبني

إن تلك الأصوات (الشاذة) والمتطرفة التي تنكر على المرأة أن تكون داعية يجب إسكاتها. إن هؤلاء حقاً مغيبون عن الواقع الذي يعيشونه، إن المرأة اقتحمت كل الميادين؛ فهي تعمل في كل المؤسسات وكل المجالات، وتتقن عملها، وتمارس دورها في الدعوة والتعليم في جميع المؤسسات التعليمية. إن من ينادى باقتصار دورها بوصفها داعية على زوجها وأولادها، قاصر العقلِ مغيب، يختبئ وراء فتاوى ضالة مضلة، إنه إذا مدّ بصره يميناً أو يساراً سيجد المرأة تعمل في الريف والحضر، وترشد وتوجه وتدعو في المساجد والمنازل. إن مسيرة التقدم، كما نبه فضيلته، لن يوقفها مثل هؤلاء

الأدعياء أصحاب الفكر المتشدد والرأى المتعصب والنظرة العنصرية، إنهم لن يعيدوا ركب الحضارة والتقدم إلى الوراء. إن الله - سبحانه وتعالى - في كتابه الحكيم لم يفرق بين الذكر والأنثى في التكليفات؛ فكلاهما مكلف وكلاهما يُحاسَب، وإن الدعوة إلى التطرف الفكرى سواء بالتشدد أو بالتسيب دعوة مرفوضة من ذوى العقول الصحيحة والفكر الوسطى السليم، مصداقاً لقوله تعالى: (وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَةً وَسَطًا))؛ فالوسطية في الإسلام تعنى الاعتدال في الفكر، والتمثل بالفكر

الإسلامي الصحيح . ونتفق مع فضيلة الإمام الأكبر في أن المرأة نصف المجتمع، ولا يعقل أن ينهض المجتمع بنصفه من الرجال فقط، أن التنمية لا تتم إلا بجهد الطرفين معاً، خاصة أن الحياة الآن وفي هذه الظروف الحالكة التي تمر بها البلاد تحتاج لكل يد تبني، والعجيب أن المرأة تستطيع غالباً التوفيقَ بين عملها ومتطلبات بيتها، إنها القادرة على تحمُّل الأعباء، وقد نجد الرجل الواعى بحقوقها متعاوناً معها، إنها تعمل خارج البيت وداخله، وهي راضية مقتنعة بأهمية دورها في بناء المجتمع .

ونحن معشر النساء إذ نُثمِّن دور فضيلة الإمام، وحرصه الدائم على مساندة المرأة بوصفها نصف المجتمع، نقول كلمة أخيرة للرجل: إن المراة لها عقل ورؤية، تستطيع أن تشارك معك في مسيرة التقدم والتنمية، قال تعالى: ﴿وَقُل اعْمَلُوا فَسَيَرَى اللَّهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُونَ». إن مصر الآن تحتاج لكل يد تبني من الرجال والنساء، إن عقلاء مصر وعلماءها منّ أبناء الأزهر الشريف سوف يخرسون مثل هذه الأبواق والأصوات لمتشددة والمجحفة لحقوق المرأة التي نصرها الله وأعزّها، ولا غالب لأمره، وها هو ذا الأزهر الشريف بقيادته الحكيمة يدعم دور المرأة في مسيرة التنوير.

\* أستاذ ورئيس قسم البلاغة والنقد الأسبق بـ«دراسات بنات القاهرة»



ساءَهم كثيراً أن ينحاز ممثلٌ موهوبٌ

وواعدٌ إلى الأزهر الشريف، وأن يقول:

«رأیی هو رأی الأزهر الشریف وإمامه

الأكبر وعلمائه الأكارم»، وسَعَوا إلى

مراجعته تارةً، واحتشدوا في استتابته

تارةً أخرى، وعندما استياسوا منه

حرضوا عليه ميليشياتهم الإلكترونية؛

حتى تصمّه بالإرهاب والعنف والتطرف

والتشدد، وتعامَلَتْ معه كما تعامل قوم

لُوط مع نبيّهم وآلِه: «أخرجوا آلَ لوط من

قريتكم إنهَم أناسٌ يتطهرون». الحديثُ

هنا عن الممثل الشاب «أحمد الرافعي»،

الذى لفت إليه الأنظار من أول مشهد له

في مسلسل «الاختيار»، الذي يحكي

بطولات جنودنا البواسل ضد الإرهاب

والإرهابيين والتكفيريين ممن يعيثون

في الأرض فساداً وتقتيلاً. بدا تقمص

«الرافعي» دورَه الفتا ومدهشا وكاشفا عن

ميلاد ممثل موهوب؛ حيث جسد دور

مفتى إحدى الجماعات المتطرفة ببراعة

منقطعة النظير. هذا النجاح دفع عدداً

من البرامج الفضائية إلى التفكير في

استضافته، والاحتفاء بموهبته اللامعة،

وبنجاحه مع إطلالته الأولى. ويبدو أن

أطقم الإعداد، أو بعض الكارهين للممثل

الشاب، سَعَوا إلى التفتيش في حساباته

الخاصة على مواقع التواصل الاجتماعي،

فوجدوا ما لا يروق لهم وما لم يخطر لهم

على بال. «الرافعي» مثلُ غيره من ملايين

المصريين كان يسجِّل انطباعاته عن آراء

وأفكار بعض اللاهين والعابثين والمثيرين

للجدل الذين يتكسبون من الطعن في

الإسلام وثوابته الراسخة وعلمائه الأكارم،

وبعضها كان قديماً وقبل شهور وسنوات.

حينئذٍ.. وقعت الواقعة، وتجاهل مقدِّمو

تلك البرامج ومُعدُوها نجاحه الباهر الذي

كان سبباً في التفكير في استضافته،

وتغافلوا عن موهبته المُتفجّرة بعيداً عن

أساليب «الواسطة والمجاملةً»، وانصرفوا

إلى محاكمته عن آرائه. المحاكماتُ

لم تكن عبر البرامج الفضائية فقط،

الإجماع على موهبة «الرافعي» إلى إجماع آخر على وصمه بما ليس فيه، وتصنيفه ضمن قوائم المتطرفين والمتشددين، ومن ثم رَجْم الموهبة وصاحبها وتشييعهما إلى مثواهما الأخير. أحرج «الرافعي» أحد هؤلاء المذيعين في مداخلة تجاوزت عشرين دقيقة، كان معظمها عن مراجعته واستتابته في منشوراته القديمة عن أسماء لا همّ لأصحابها- مَنْ رحل منهم ومَنْ لا يزالُ على قيد الحياة-سوى التشكيك في الأديان السماوية عامّةً والإسلام بصفة خاصة. ورغم هذا كله.. بدا «الرافعي» واثقاً من نفسه أثناء هذه المداخلة المُريبة، ولم يرتبك أو يتراجع، وأصرّ على مواقفه وآرائه،

استتابة «أحمد الرافعي»!

ولكنها امتدت إلى الفضاء الإلكتروني

والمعالجات الصحفية المختلفة، وتحوّل

الشريف وإمامه الأكبر وعلماؤه». هل وصلنا إلى هذا التردى حقاً؟، وهل أصبح وقضية ورأى.. وليس مجرد

البطولات المطلقة

مسترشداً بآراء الأزهر الشريف وإمامه

الأكبر وعلمائه الأكارم المنافحين عن

الإسلام، مكرراً: «رأيي ما يقوله الأزهر

الحكم على موهبة ساطعة مرتبطاً برؤية صاحبها لأسماء بعينها، رغم ما يحيط بهم مِن شُبهاتٍ؟، فَإِنْ كَانْ رأيه فيهم إيجابياً فأهلاً به وسهلاً، وتنهال عليه «أحمد الرافعي» مشروع نجم كبير ومثقف وصاحب موقف ممثل جاهل وتافه وأراجوز لا رأى له أو قيمة من الذين تحتفون بهم وتمنحونهم

وشعارهم؟، هل صار الرضا والتسليم بأطروحات هذه الفئة الشاردة والضالة هو المؤشر الوحيد بالقبول، ورفضها مؤشراً على الانتماء للتيارات المتطرفة؟! الغريبُ.. أنّ الذين احتشدوا لـ«التقطيع» في «أحمد الرافعي» على خلفية رفضه شطط وتخاريف وتدليس أسماء بعينها، هم الذين أقاموا الدنيا من قبلُ عندما تم طرح مشروعات قوانين لازدراء الأديان أو إهانة الرموز الدينية، واستخفوا بهذه المشروعات ووصموها بالرجعية والتخلف، وهم الذين يحتفون بأى رواية تتجرأ على الذات الإلهية، أو أى ديوان شعرى يتطاول على النبي الكريم، ويحتفلون بأى فنان يعلن إلحاده أو تحلُّله من الدين، وهم أيضاً الذين يرجمون أي

العروض، وتتهافت عليه أدوار البطولة،

وإنّ كَانَ رأيه فيهم سلبياً يُوصَمُّ بِمَا ليس

فيه، ويُتعامل معه بمنطق «قوم لوط»

فنانة ترفض تجسيد مشاهد خادشة!! إنه المنطق السافل الذي يرى الخير شراً، والحق باطلاً، وما كان ذلك كله ليحدثُ لولا أن سكتُ أهلُ الحقّ عنْ الباطل، حتى توهم أهل الباطل أنهم على حُقّ. لقد جرت خلال الأيام الماضية محاولات فضائية وصحفية سخيفة لاستتابة «الرافعي» عن آرائه القديمة في هذه الشرذمة التي تقتات على إهانة علماء الإسلام ورموزه عبر العصور، والتي يُنسب إليها السبب في تفشى حالات الإلحاد بين «أحمد الرافعي» مشروع نجم كبير

ومثقف وصاحب موقف وقضية ورأى، وليس مجرد ممثل جاهل وتافه وأراجوز، لًا رأى له أو قيمة من الذين تحتفون بهم وتمنحونهم البطولات المطلقة، فارفعوا يديكم عنه.. أما «شلة الأنس» الذين يعرفون أنفسهم ويعرفهم الناس ويعرفون حقيقتهم، فإنهم رويبضات هذا العصر، ونجوم المنطق السافل، بلا منازع، ولو كر*ه* الكارهون.

﴿ رسائل الإمام الطيّب في رمضان

# التواضع فضيلة ذات شأن عظيم . . والعمل الصالح هو المعيار الوحيد لتقييم الناس

يكفي الفقراء شرفاً أنهم كانوا جنود الأنبياء والمرسلين في نشر الرسالات الإلهية 🌑 الكبْر من أسرع الرذائل إفساداً في الأرض.. وكبْر العلماء هو الأسوأ أهل الكبرهم رموز الشر وتلامذة إبليس رائد المتكبرين وقائدهم إلى جهنم

حراس المعرفة ولا يجدون حرجاً في أن

يخلطوا الحقائق بالسفسطة والأغاليط،

إما عن جهلٍ، وإما عن رغبةٍ في إضلال الناسٍ، موضحاً أن الكارثة تكمن في أن

كثيراً من الناس يحسبونهم من العلماء

الذين يُبلِّغونِ رسالات الله ويخشونه ولا

يخشون أحداً إلا الله، مبيناً أن هذا النوع

من العلماء يجهل أو يتجاهل تحذير النبي،

صلى الله عليه وسلم، من عاقبة السوء

الرسالة الثالثة عشرة:

مثل الكبر بالحسب والنسب، وهو

مرفوض في ميزان الإسلام، لأنه يُكرِّسُ

طبقيةً بغيضةً يمقتها الإسلام ويرفضها

رفضاً قاطعاً، فالفخر بالأنساب جهل

وتقهقر إلى العصور الغابرة؛ ثم إنه اعتزاز

بما ليس من عمله وكسب يده، كذا الكبر

بكثرة العبادة أو بالجمال، أو بالمال، أو

الرسالة الرابعة عشرة:

هذا الكون، وإنهم تلامذة إبليس رائد

المتكبرين وقائدهم إلى جهنم، وإن

من المستكبرين على الله الملحدين

الذين يأنفون من عبادة الله، ويعتقدون أن الاعتراف بألوهيته تعالى تأخر وظلام

ورجعية، مشدداً على أن مثل هذه

الأعتقادات لا تليق بعقولهم الحداثية

المتطورة والمتحضرة، فإلحادهم نابع من

الرسالة الخامسة عشرة:

من القِيمِ التي نفتقدُها في أحيان كثيرةٍ

بمجتمعاًتنا قيمة «العدل» في معاملاتِناً

وتصرفاتنا العاديَّةِ، فالعدل هو الأمر

المتوسِّط بين الإفراطِ والتَّفريطِ، ومن

لوازمِه القسط والمساواة بين الناسِ في

الْحَكُمِ، وهو أيضاً اسم من أسماء الله

الرسالة السادسة عشرة:

إن صفة «العدل» ورد ذِكرُها في القرآنِ

الكريمِ في أكثر من عشرين آية، وهي من

تعالى، وبه قامتِ السمواتُ والأرضُ.

«كِبر» في نفوسهم وعقولهم.

إن أهل الكبر هم رموز الشّر في

بالصحة، والقائمة تطول.

إن للكبر أنواعاً؛ منها الجلى والخفى:

التي تنتظرهم وتنتّظر أمثالهم.

مازالت رسائل الإمام الطيّب، خلال برنامجه الرمضاني الذي يُذاع عبر عددٍ من الفضائيات ومواقع التواصل الاجتماعي وصفحات الأزهر الرسمية، تُواصل تقديم جرعةٍ إيمانيةٍ ودعويةٍ للمسلمين، تحمل في طياتها التسامح والوسطية، وتُقدم الدواء الشافي لأدواء المجتمع وأمراضه.. «صوت الأزهر» تُقدم جانباً من رسائل الإمام في هذه السطور.

الرسالة الأولى:

التواضع فضيلة ذات شأن عظيم، لما تتضمنه من عطاء يُلبى جميع ما يحتاج إليه البشر من أمور الدين والدنيا، وهو عطاء لا يُقارن به عطاء آخر، وهو سبب نهى الله تعالى لرسوله، صلى الله عليه وسلم، عن أن يمد عينيه ويتبع بصره ما يتمتع به بعض الكافرين من نعم الدنيا وسعة في العيش، فكل ذلك إلى زوالً وفناءٍ يعقبه حساب وجزاء وعقاب. الرسالة الثانية:

الـدرس المستفاد من قوله تعالى: «لَا تَمُدَّنَّ عَيْنَيْكَ إِلَى مَا مَتَّعْنَا بِهِ أَزْوَاجًا مِّنْهُمْ وَلَا تَحْزَنْ عَلَيْهِمْ وَاخْفِضَ جَنَّاحَكَ لِلْمُؤْمِنِينَ»، هو أن الثراء والرفاهية هما سبب الكبر، وتأثيرهما أسرع من غيرهما إلى الكِبر والغرور، لتوافر أسبابه ودواعيه، وقد أمر الله نبيه بالتواضع، قال تَعالى: «وَاخْفِضْ جَنَاجِكَ لِمَنِ اتَّبَعَكَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَِ»، وقال أيضاً: «وَلَّا تَّصَعِّرْ خَدَّكَ لِلنَّاسِ وَلِلا تَمْشِ فِي الْأَرْضِ مَرَحًا إِنَّ اللَّهَ لَا

يُحِبُّ كُلُّ مُخْتَالَ فَأَخُورِ». ۖ الرسالة ألثالثة:

التواضع هو الرفق ولين الجانب، وهو ما يستلزم السماحة في القول، والأدب فى الفعل، وليس التواضع مذلةً ولا مهانة، فهو فضيلة ترتبط بفضائل أخرى كالرحمة، وبر الوالدين، والخشوع لله تعالى، بخلاف الذل الذي هو بذل النفس وبيعها في سوق الشهوات والأغراض، والذى يتبعه هوان ومهانة.

الرسالة الرابعة:

إن الفقراء لهم دور تاريخي كبير في دعم الرسالاتِ الإلهيَّةُ والوَّقُوفِ إلى جَانبِ الأنبياءِ والمسلينِ، والتَّاريخ يُثبتُ أن الفُقَراءَ كانوا أَذْرُعَ الأنبياءِ وسواعدَهُم القويةَ في نشرِ الدّعوةِ إلى اللهِ تعالى، الموية في تسرّ المنطورِ إلى الحقّ العلي والخيرِ وهِـدَايَـة النّاس إلي الحقّ والخيرِ والجمالِ.. كما يُثِبِتُ أَنِ الترفّع عليهم والأنفة منهم كثيراً ما مِثْل عقبةً كأَداء صدَّت المستكبرين، وأعمَت أبصارَهم

الرسالة الخامسة:

القرآن الكريم يكشف لنا قصة الوجهاء مِن قوم نوح -عليه السلام- وما أبدَوهُ مِن

أيام قليلة ويرحل عنا شهر كريم مبارك، حلَّ في ظرف استثنائي على الأمة العربية

والإسلامية بل والعالم بأسره، اجتهد فيه

المسلمون بالصلاة والقيام والصوم وقراءة

كورونا، وبقى التذكير في هذه السطور

ببعض الفتاوى الواردة بخصوص عيد الفطر

المبارك وزكاة الفطر؛ مقدارها، وآخر موعد

لخروجها، وحكم إخراجها بعد صلاة العيد...

ما زكاة الفطر؟ وما الحكمة من

مشروعيتها؟

مسلم بعينه قبل صلاة عِيد الفطر في مصارف معينة،

فعِنِ ابْنِ عُمَرَ، رَضِى اللَّهُ عَنْهُمَا، قَالَ: «فَرَّضَ رَسُولُ

اللَّهِ، صِّلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، زَكَاةَ الفِطْرِ صَاعاً مِنْ

تَمْرٍ، أَوْ صَاعاً مِنْ شَعِيْرٍ عَلَى العبد وَالخُّرِّ، وَالذَّكَرِّ وَالْإِنْثَى، وِالصَّغِيرِ وَالكَبِيرِ مِنَ المُسْلِمِينَ، وَأَمَرَ بِهَا أَنْ

تُؤَدَّى قَبْلَ خُرُوجَ النَّاسِ إِلَى الصَّلاَةِ»، صحيح البَخارى

والأصل في زكاة الفطر أن تخرج من غالب قوت البلد

زكاة الفطر هي إنفاق مقدار معلوم عن كل فرد

وغيرها من تساؤلات تجيب عنها قطاعات

الأزهر المعنية في السطور التالية..

والوباء، وأن يصرف عن الإنسانية وباء جائحة

القرآن والتضرع إلى الله بأن يرفع البلاء

عُدْرٍ في رَفضِهم وتمرُّدهم على دَعوته، وقالوا له: «أَنُوْمِنُ لَكَ وَاتَبَعَكَ الْأَرْذَلُونَ»، الذين ليسَ لهُم مالٌ ولا عِنِّ ولا جاهً، فكان رده عليه السلام: «قالَ وَمَا عِلْمِي بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ إِنْ حِسَابُهُمْ إِلَّا عَلَى رَبِّي لَوْ تَشْغُرُونَ وَمَا أَنًا بِطَارِدِ الْمُؤْمِّنِينِ». الرسالة السادسة:

إن نبى الإسلام محمداً، صلى الله عليه وسلم، واجه نُفسِ الموقف مع كفَّارِ قُريشٍ، فَكانوا يتأفَّفونَ من الجلوسِ معَ صحابته من الفقراءِ والفقيراتِ، وقد سألُّه أعيانُ قريشٍ أن يطرُدَ صحابته من مجلسه حتى يجلسوا معه، فنزل قوله تعالى: "وَلَا تَطْرُدِ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ بِالْغَدَاةِ وَالْعَشِي يُريدُونَ وَجْهَهُ مَا عَلَيْكَ مِنْ حِسَابِهِمْ مِن شَّيْءٍ وَمَا مِنْ حِسَابِكَ عَلَيْهِمْ مِنَ شَيْءٍ فَتَطْرُدَهُمْ فَتَكُونَ مِنَ الظَّالِمِينَ»، وهنا نهى صريحٌ للنبي، صلى الله عليه وسلم، عن إجابة المشركين لطلبهم، وتحذير من الوقوع في «الظلّم» إن فعَلَ ذلكٌ، وتُذكير بأن هؤلاء العبيد يدعون ربهم صباحاً ومساءً ويعبدونه طلباً لوجهه الكريم.

الرسالة السابعة: لا يصحُّ أن نقيِّم الناس على أساسٍ من أشكالهم ومظاهرهم وإمكاناتِهم الماديةِ،

فكلُّ هذه شكلياتٌ لا دخل لها في التعرُّف على قدر الإنسانِ، والمعيارُ الوحيد الذي يُكرم به المرءُ أو يُهانِ هو: العملِ الصالح، وقيمةُ الإنسان معلِّقةٌ بفائدتِه وأثره الطيُّب فى نفسِه وفيمَنِ حوله، وهؤلاء الذين يُنظرِ إليهم وكأنَّهم من الدرجةِ الثانية هم أصحابُ فضل قديمٍ على البشرية جمعاء، ويكفيهم شرفاً أنهم كانوا جنود الأنبياء والمرسلين في رسالاتِهم التي أنقذتِ البشريةَ من الضلال وأُخرِجتُها من

الظلمَاتِ إلى النورِ . الرسالة الثامنة:

من مخاطر «الكبر» وأثره التَّدميريِّ كونه ليس مقصوراً على ما يَقعُ بين الأفرادِ، وإنما بين الدول والشعوب أيضاً، وما يعقب ذلك من دماءٍ وأشلاءٍ وخراب وتشريدٍ ، وعلينا إدراك الفَرق بِين «الكِبر َّ» كرذيلةٍ من أشدِّ الرَّذائِل ضَرراً على الفَرد والمجتمع، وبين ما يَشتبهُ به- شَكلاً- من المطالب التي لا حَرَجَ ولَا بأس في فعلها

النبي أوصى بالزهد في طلب الإمارة خوف فوات العدل.. ويجب ألا يُفتح بابها لمن ليس أهلا لها حماية لحقوق الناس

أو تركها، فالكِبرُ كما في الحديث: «بَطَرُ الْحَقِّ وَغَمَطُ النَّاسِ»، ومعنى هذه العِبارةِ: أنَّ المتكبِّرَ هو مَن لا يَقبَلُ الحقَّ، بل يَرفُضُه ويتعالَى عليه.

«الكِبْر» خَصلتان: التَّرفُعُ عن قبول الحَقِّ واحتقارُ الناس، و«المتكبِّرُ» لا يَقبَلُ الْحَقِّ؛ لأَنَّ قبولَه يَستلزمُ خضوعَ نَّفسه للحَقِّ، وهذا أمرٌ يصعُبُ عَلى نَفْسِ المتكبِّر التي تأبِّي الخُضوعَ والانقياد، واعتادتُ الاستعلاءَ والغَطرسَة، فالتَّحذير من «الكبر» و«المتكبرين» والمتغطرسين ومِن أستاذِهم الأكبر- إبليس- وَرَد فيما يُنَاهِزُ سِتِّينَ مُوضِعاً في القرآن الكريم.

الرسالة التاسعة:

الرسالة العاشرة: جميع مواضع الكبر في القرآن مواضِعُ ذَمِّ وتقريع، ولوم وتوعُّدٍ بالعدَّابِ الْأَلْيمِ فى جهنّم، فإبليس لم يتقبّل العقاب الإلهي، ولم يسأل الله العفو والمغفرة كما فعلَ أبو البشرِ، وإنَّما حمَلَه كبرُه وغرورُه على الإصرارِ على موقفِه، فطلب من الله تعالى أن يُمهِلَه ليتفرَّغ لإضلالِ العبادِ وإغوائِهم بتزيين المعاصى والآثام والذنوب وتشجيعهم على اقترافها، ومعنى ذلكِ أنَّ معاصى البشر ليست في الحقيقة إلَّا نتاج هذه الرذيلة، وأن قوة الشِّر في العالم

> أساسها التكبُّر والاستعلاء. الرسالة الحادية عشرة:

إن خَلِيقة الكبر كانت تمثِّلُ عقبةً وصعوبةً بالغةً أمام الأنبياءِ والمرسلين في دعوتهم إلى الله تعالَى، وقد سجَّلَ القرآنُ الكريم عناد أقوامهم وضلالهم بسبب كبريائِهم، وحدث ذلك مع قوم نوجٍ، وثمود وعاد، وقوم شعيب وموسى وعيسى ومحمّد، عليهم الصلاة والسلام، وقد ورد بالنه لأنه مرض خُلقى لعين، يُصيب المجتمعات ويهدمها، فهو من أسرع الرذائل إفساداً في الأرض، ومن أشدها فتكاً بالمحتمعات.

الرسالة الثانية عشرة: إن أسوأ أنواع الكبر «كِبرُ بعض العُلَمَاء» ممن يتيهون بعلمهم، ويزين لهم أنهم

أوجب الصفاتِ التزاماً وتطبيقاً في جميع مناحي الحياةِ؛ فهي معيار أو ميزان يزنُّ الأمورَ كلِّها، والعدل يستلزمُ «الإنصافَ» كما يستلزمُ «المروءة والأستقامة»، والترفُّع عن صغائر الأمور وسَفْسافِها، وإن الله قد أمر عبادَه بالعدل أمراً صريحاً في

الرسالة السابعة عشرة: قِال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِالْعَدْل وَالْإِحْسَانِ وَإِيتَاءَ ذِي الْقُرْبَى وَيَنَّهَى عَنَ الْفَحْشَاءِ وَالْمُّنْكُرِ وَالْبَغْيِ يَعِظُكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ».. إن العَّدلُ في َّالآيةِ هو الإنصاف بين الناس، والتعامل معهم باعتدال لا مَيْلَ فيه ولا عِوَجَ، وإن هذه الآية وُصِفَتْ بأنها أجمعُ آيةٍ في كتاب الله تعالى للخير والشر، كما قال عنها ألقاضي البيضاوي، أحدُ عمالقةِ علمِ التفسيرِ : «لو لَمْ يَكُن في القُرآن غيرُ هذه الآيةِ لصدَقَ عليه أنه تِبيانٌ لكلِّ شيءٍ ورحمةٌ للعالمينَ»؛ وذلك لِمَا اشتملت عليه من الأمر بالعدل والإحسان وصلةِ القربي، والنِّهي عنَ الفحشاءِ والمنكرِ، ومنها يتبيَّن أن العدلَ أولُ الأركانِ في استقرار الحياةِ وانضباطِها على شريعة الله، ومن هنا قيل: العدل أساس

الرسالة الثامنة عشرة:

إن الله تعالى قد أمر نبيَّه، عليه الصلاةُ والسلام، أن يلتزم جادة «العدل» في المعاملةِ بين الناسِ، وذلك في قولِه تعالَى: ﴿ فَلَدْلِكَ فَاذْعُ وَاسْتَقِمْ كُمَا أُمِرْتُ وَلَا تَتَّبِعُ أَمْوَاءَهُمْ وَقُلْ آمَنتُ بِمَا أُنزَلَ اللَّهُ مِن كِتَاب وَأُمِرْتُ لِأُعْدِلَ بَيْنَكُمُّ»، كَمَا أمر المؤمنينُّ بما أمر به نبيَّه من إقامة العدل بينهم، وإن المتأمِّل في القرآن الكريم يجدّ الحرص الشديد على «إقامةِ العدل» في المواطِن التي يصعُبُ فيها عادةً على المرءِ أن يلتزم فيها بواجب العدل فيما يفعلُ أُه يقولُ، مع الأعداءِ والأولياءِ على السواءِ، ومع القريب والبعيدِ على قدمِ المساواةِ، وبخاصةٍ في باب «الشهادة» والقضاءِ.

الرسالة التاسعة عشرة: على المؤمن أن يلتزِم بقولِ الحقِّ في هذه الدنيا، ولا يُحابَى فيها غنياً من أجل غناه، أو قريباً من أجل قرابته، ولا يجور فيها على فقيرِ أو مسكينٍ لفقره



غياب العدل أضاع حقوقاً وشرَّد أطفالاً وهدم بيوتاً كانت عامرة.. وهو سبب كل المآسى

ومسكنتِه، وعلى المؤمنِ أن يعلم أن الله سوَّى في إقامةِ العدلَ بين الأغنياءِ والفقراء، خاصة في خطر (العدل) في قَضيةٍ تعدُّد الزوجاتِ، وكيف أن مجرَّد الخُوف من عدّم تحقيقه يَمنعُ المسلّم شرعاً مِن التعدُّدِ: «فَإِنْ خِفْتُمْ أَلاَ تَعْدِلُواْ

الرسالة العشرون:

إن الوقوف عند مثنى وثلاث ورباع دون الانتباء لشرط إباحة المثنى والثلاث والرباع، كيف أضاع حقوقاً وجلب مظالم وشرّد أطفالاً وهدم بيوتاً كانت عامرةً؟ وقد كان غيابُ العدل هو العامل المشترك في كل هذه المآسِي.

الرسالة الحادية والعشرون

النبي- صلى الله عليه وسلم - أوصى بالزهدِ في طلب الإمارةِ خوفَ فواتِ العدل، فعن عوفِ بن مَالكٍ، رضى الله عنهِ، قال: قال رسولُ الله، صلى الله عليه وسلَّم: ﴿إِنَّ شئتُم أنبأتُكم عن الإمارةِ وما هِي؟ قأل عوفٌ: فناديتُ بأُعلى صوتى ثلاث مراتٍ: وِما هي يا رسولَ الله؟ قال عليه السلامُ: أَوَّلها ملامةٌ، وِثانيها ندامةٌ، وثالثُها عذابٌ يومَ القيامةِ، إلَّا مَنْ عَدَل».

و «الإمارة» ليست هي إمارة الدولِ والبلادِ فقط، بل هي الإمارةُ بأوسع معانيها، والتي تنطبقُ على كل مسئولٍ صغيرٍ أَو كبيرٍ، فإنه أميرٌ فيما أُسندَ إليه من وظائفً وأعمال، يقول صلى الله عليه وسلم: «ما مِن رجَلٍ يلي أمرَ عشَرةٍ فما فوقَ ذلكَ إلا أتى الله ، عزَّ وِجلَّ، مَعْلُولاً يوم القيامةِ يدُه إلى عنقِه. . فكُّه برُّه، أو أَوْبقَه إثْمُه.

الرسالة الثانية والعشرون يُستنبطُ من الحديث: التنفيرُ الشديدُ من طلب الولاية؛ لما تشتملُ عليه من تَبعاتِ لا يَبعُدُ معها الوقوعُ في مظالم العبَّاد، وإهانتُهم والإسساءةُ إليهم؛ وبخاصَّةٍ إذا كان الموطَّفُ أو المستولِّ غيرَ مؤهَّلِ لإدارةِ ما أُسندَ إليه من وظائفَ ومسئوليات، وفي الحديث- كذلك-تُحذيرُ للذينَ يُرهقونَ أنفسَهم، ويُريقونَ ماءَ وجوهِهم، من أجل الظَّفر بكرسيٍّ لا يَعلُّمُ سَلَّفاً هل يستطيعُ أن يَنشر من فِوقه العِدلَ والرحمةَ والرفّقَ بالعباد، أو أنَّ شيئاً من هذه المظالم لا يخطِرُ له على بال، مؤكداً أن مهمة القيام بالعدل ليست بألأمر الميسور عادةً، وبخاصةٍ في المواقف الدُقيقة التي يجد الإنسان فيها نفسَه مدفوعاً بغريزته إلى التَّحيُّز والميل

الرسالة الثالثة والعشرون لا يُفهم من هذه الأحاديث أنها تنفِّر الناس من تقبُّل وظائف الولاية؛ فهذاً الفهم لا تعرفه شريعة الإسلام التي تركت لنا مئات المجلدات في فقه القضاء والإمامة والسياسة الشرعية، فالإمارة ليست في حدِّ ذاتها مطلباً سيئاً يجب الفرار منه؛ ولكن لعظم مسئولية من يتولاها وخطرها في حياة الناس، وجب أن يُدقق النظر في اختياره، وألا يُفتّح الباب أمامها لمن ليس أهلاً لها، حمايةً للناس، وحفظاً لحقوقهم، وصَوناً لكرامتهم.

أحمد نبيوة 🤇



### فتاوى زكاة الفطر

الذى يأكله الناس، ويجوز أن تخرِج من المال على حسب حاجة الفقير ومصلحته، فالأمر فيه سعة. أب*ي* داود (۲/ ۱۱۱). مركز الأزهر العالمي للفتوى الإلكترونية

ما مقدار زكاة الفطر في ظل تفشي

يعلم الجميع ما تمر به البلاد من أزمات وبائية عاصفة أثرت سلباً على الدخل للأفراد والجماعات والقطاعات، وبناءً عليه تم تحديد زكاة الفطر هذا العام بـ١٥ جنيهاً،

اختلف العلماء حول وقت وجوب زكاة الفطر، فتقول

والحكمة منها: أنها تكون جبراً لنقصان الصوم، إن وقع فيه خلل، كما فيها من التكافل والتراحم بين أفراد المجتمع، وشعور بعضهم ببعض، وفيها إغناء للفقراء عن المسألة في هذا اليوم، عِن ابن عبَّاسٍ، رضى إلله عنهما، قَالَ: «فَرَضَ رَسُولُ اللَّهِ، صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، زَكَاةَ الْفِطْرِ طُهْرَةً لِلصَّائِمِ مِنَ اللَّغْوِ وَالرَّفَثِ، وَطُعْمَةً لِّلْمَسَاكِيَن، ۗ مَنْ ۚ أُذَّاهَا قَبْلُ الصَّلاةِ، ۖ فَهِّي ۗ زَكَاةٌ مَقْبُولَةٌ، وَمَنْ أَدًاهَا بَعْدَ الصَّلاةِ، فَهِي صَدَقَةٌ مِنَ الصَّدَقَاتِ»، سنن

فيروس كورونا هذا العام؟ وما آخر وقت لخروجها؟

وما زاد فبحسابه في الأجر.

دار الإفتاء عبر بوابتها الإلكترونية إن زكاة الفطر تجب بدخول فجر يوم العيد عند الحنفية، بينما تجب بغروب شمس آخر يوم رمضان عند الشافعية والحنابلة، وأكدت الدار أن المالكية والحنابلة أجازوا إخراجها قبل وقتها بيوم أو يومين، وتقول دار الإفتاء إنه لا مانع شرعاً في تعجيل زكاة الفطر منذ أول يوم رمضان حسب المذهب



تأخيرها حتى غروب شمس يوم العيد، وتبقى ديناً

في ذمة من وجبت عليه حتى يؤديها أو تؤدَّى عنه،

ويحب عليه دفعها للفقراء والمحتاجين قبل ذلك

الوقت، فإن تأخير زكاة الفطر لبعد صلاة العيد

غير جائز شرعاً، فلا يجوز للمُسلم المُزكِّى أَن

يتأخر على الفقراء والمحتاجين، ولا يجوز إعطاء

الوالدين أو الأبناء من الزكاة ولو كانوا فقراء؛ لأن

الزَّكَاةُ لا تُخْرِجُ لأصول المُزكِّي ولا لفروعه، حيث

إنه واجب عليه النفقة عليهم.

الشافعي لأنها تجب بسببين، هما: صوم رمضان، والفطر منه، فإذا وجد أحدهما جاز تقديمه على الآخر.

ما حكم إخراج زكاة الفطر بعد صلاة

لا يجوز للمُسلم تأخير زكاة الفطر لبعد صلاة العيد، ويُكره تأخيرها عن صلاة العيد، ويحرَّم

فزكاة الفطر فرض واجب على كل مسلم ومسلمة يملك قوت يومه، ويجب على الزوج ن يخرج زكاة الفطر عن جميع أسرته؛ الزوجة والأبناء، وتخرج حبوباً من قوت أهل البلد، ودليل وَجوبها حديث ابن عمر، رضى الله عنهما، قال: (فَرَضَ رَسُولُ اللهِ، صَلَّى اللهِ عَلَيْهِ وَالِهِ وَسَلَّمَ، زَكَاةٌ الفِطْرِ صَاعاً مِنْ تَمْرٍ، أَوْ صَاعاً مِنْ شَعِيرٍ؛ عَلَى العبد وَالحُرِّ، وَالدَّكرِ وَالأَنْـثَى، وَالصَّغِيرِ وَالكَبِيرِ مِنَ المُسْلِمِينَ»، رواه البخارى، كما يجوزَ إخراجها مالاً.

مجمع البحوث الإسلامية

لن تُعطى زكاة الفطر؟ زكاة الفطر تخرج للفقراء والمساكين، وكذلك باقى الأصناف الثمانية التي ذكرها الله تعالى في ية مصارف الزكاة، قال تعالى: «إِنَّمَا الصَّدَقَاتُ لِلْفُقَرَاءِ وَالْمَسَاكِينِ وَالْعَامِلِينَ عَلَيْهَا وَالْمُؤَلَّفَةِ قُلُوبُهُمْ وَفِي الرَّقَّابِ وَالْغَارِمِينَ وَفِي سَبِيلِ اللهِ وَابْنِ السَّبِيلِ فَرِيضَةً مِنَ اللهِ وَاللهُ عَلِيمٌ

ويجوز أن يعطى الإنسان زكاة فطره لشخص واحد، كما يجوز له أن يوزعها على أكثر من شخص، والتفاضل بينهما إنما يكون بتحقيق إغناء الفقير، فأيهما كان أبلغ في تحقيق الإغناء كان هو الأفضل.

